rd

J-KITA

EDU-KATA

Jurnal Bahasa, Sastra dan Pembelajarannya
Vol. 11 No. 2, Agustus 2025, pp. 63-72
http://e-jurnal.unisda.ac.id/index.php/kata | |[ISSN 2579-5015 63

DERADIKALISASI MELALUI PEACE EDUCATION DI LEMBAGA
PENDIDIKAN DAN MASYARAKAT PLURAL

Ah. Zakki Fuad

UIN Sunan Ampel Surabaya, Indonesia.

ah.zakki.fuad@uinsa.ac.id

ARTICLE INFO ABSTRACT
. . This research aims to identify a prototype for an educational institution
Amc,le history and a pluralistic society that successfully lives peacefully using the
Received: f .
04-04-2025 concept of Peace Education. The prototype for Peace Education, based
Revised: on universal religious teaching, is found at Xin Zhong School in
04-07-2025 Surabaya, where students come from many ethnicities and adherents of
Accepted: different religions. Meanwhile, the prototype for culture-based Peace
15-07-2025 Education was found in Balun Village, Turi District, Lamongan Regency,
where the community is pluralistic and multicultural, with many
religions and ethnicities, yet they maintain harmony and peace in their
Keywords community.
Peace Education, This research employed qualitative-phenomenological-ethnographic
Radicalism, methods to produce the design of the Peace Education concept, the
Pluralism, construction of Peace Education in educational institutions, and culture-

Religion and Culture.

based Peace Education in pluralistic societies.

The results of this study will be crucial as an antidote to radicalism and
the fragility of world peace today. The concept of Peace Education also
serves as an "antibody" to the realization of world peace, which has been
damaged by issues of religion, economics, legal justice, social inequality,
human rights, and absolute power, which have indirectly given rise to
radicalism, terrorism, hostility, and war between people.

ABSTRAK

Riset ini bertujuan menemukan prototype lembaga pendidikan dan kehidupan masyarakat plural
yang berhasil hidup damai dengan konsep Peace Education. Prototype Peace Education bebasis
pengajaran agama yang universal terdapat di Xin Zhong School di Surabaya yang peserta didiknya
terdiri dari banyak etnis dan pemeluk agama yang berbeda. Sedangkan prototype Peace Education
bebasis budaya ditemukan di desa Balun Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan yang
masyarakatnya pluralis dan multikultura banyak agama, etnis yang berbeda, tetapi tetap rukun
dan damai dalam kehidupan bermasyarakat.

Riset ini menggunakan metode kualitiatif- fenomenologi-etnografi yang menghasilkan desian
konsep Peace Education, konstruksi Peace Education pada lembaga pendidikan serta Peace
Education berbasis budaya pada masyarakat plural.

Hasil penelitian ini akan sangat penting sebagai antitesa perilaku radikalisme dan rentannya
perdamaian dunia sekarang ini. Konsep Peace Education sekaligus menjadi ”Antibody’
terwujudnya perdamaian dunia yang rusak karena persoalan agama, ekonomi, keadilan hukum,
kesenjangan sosial, hak asasi dan kekuasaan absolut yang secara tidak langsung telah
menciptakan radikalisme, terorisme, permusuhan dan perang antar manusia.

Kata Kunci: Peace Education, Radikalisme, Pluralisme, Religion and Culture.

This is an open-access article under the CC-BY-SA license.

O

d @ http://e-jurnal.unisda.ac.id/index.php/kata @

edukata@unisda.ac.id



http://e-jurnal.unisda.ac.id/index.php/kata
http://e-jurnal.unisda.ac.id/index.php/kata
mailto:ah.zakki.fuad@uinsa.ac.id
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

64 EDUKATA: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pembelajarannya ISSN 2579-5015
Vol. 11 No. 2, Agustus 2025, pp. 63-72

Pendahuluan

Fakta dan realitas manusia hidup di dunia dengan pluralisme dan multikulturalisme
adalah kehendak Tuhan. Fakta juga membuktikan pularisme dan multikulturalisme juga dapat
menciptakan radikalisme dan permusuhan antar umat manusia, oleh karena itu salah satu
jalan membangun perdamaian adalah dengan cara mengajarkan dan mendesain pendidikan
yang damai (Peace Education).

Di lembaga pendidikan seringkali diajarkan bagaimana sebuah ilmu pengetahuan dan
agama diinterprestakian atau ditafsiri hanya dengan satu kebenaran, sementara yang tidak
sesuai dengan kebenaran yang dianut dianggap salah, bahkan dimusuhi. Hal-hal seperti ini
yang harus dihilangkan melalui Peace Education dengan cara mengajarkan di lembaga
pendidikan, terutama lembaga pendidikan Islam dengan pemahaman agama yang
komprehensip dan universal dengan cara mendesain kurikulum pendidikan yang utuh,
seimbang antara ilmu insaniyah (antroposentris), ilmu ilahiyah (teosentris) dan Kauniyah;
ilmu tentang alam semesta (kosmosentris). Prototype lembaga pendidikan ini ditemukan di
Xin Zhong School Surabaya.

Di samping lembaga pendidikan, Peace Education juga bisa diajarkan di masyarakat
dengan cara memahami dan membangun budaya kerukunan sebagai sesuatu yang wajib
dilestarikan dan dilakukan untuk menjaga perdamaian dalam interaksi sosial. Budaya
dibangun dan wariskan berdasarkan kesepakatan bersama masyarakat yang dilandasi dengan
rasa saling membutuhkan, saling bersaudara demi keberlangsungan hidup yang lebih baik. Hal
ini ditemukan di Desa Balun Kec.Turi Lamongan. Di Balun diajarkan agama dengan
pemahaman yang benar secara universal, komperhensip, baik sariat, filsafat, sains, tasawuf dan
ilmu-ilmu keislaman lainnya. Bagaimana membangun kultur masyarakat dan mengkonstruk
pemikiran masyarakat yang mencintai perdamaian dalam interaksi sosialnya.

Metode

Riset ini menggunakan metode penelitian kualitatif-fenomenologi-etnografi. Metode
penelitian kualitatif digunakan untuk mendalami ucapan, tulisan-tulisan yang didapat dari
individual, ataupun kelompok masyarakat yang diteliti dalam waktu tertentu yang dikaji dan
dianalisis dari sudut pandang yang konfrehensif (Hardiansyah, 2010:9). Pendekatan
fenomenologi dengan paradigma konstruktivis digunakan karena konstruktivis memandang
[Imu sosial sebagai analisi sistematis terhadap socially meaning full action melalui pengamatan
langsung dan terperinci terhadap pelaku sosial dalam kehidupan sehari-hari (Hardiansyah,
2010:9). ]. Polkinghorne menyatakan “a phenomenological study decribes the meaning of the
lived experience for several individuals about a concept or the phenomenon. Phenomenologist
explore the structure of cosciousness in human experiences” (Creswell, 1998: 51-52). Watt
dan Berg, fenomenologi berupaya memahami tentang bagaimana orang melakukan sesuatu
pengalaman beserta makna pengalaman itu bagi dirinya. Bogdan dan Taylor: “The
fenomenologist is concerned with understanding human behavior from the actor’s own frame
of reference”

Sedangkan pendekatan etnografi digunakan untuk memahami perilaku, budaya dan
bahasa suatu masyarakat melalui kehadiran langsung dan partisipasi dalam kehidupan sehari-
hari mendapatkan data-data yang perlukan dalam menjawab pertanyaan penelitian (Atkinson
& Hammersley, 1994: 249).

Hasil dan Pembahasan
Dasar Teori Peace Building - Peace Education

Peace Building -sebagai Grand Theory, sedangkan Peace Education sebagai breakdown
yang aplikatif, terstruktur berupa kegiatan, aktifitas yang dibangun di masyarakat yang
bertujuan memperkuat struktur pemikiran dan membuat solid perdamaian sehingga bisa
mencegah konflik yang terjadi di masyarakat (Ghali, 1992: 11). Peace building juga merupakan
rangkaian aktivitas yang memperkuat terciptanya perdamain sehingga dapat mencegah agar

Ah. Zakki Fuad (Deradikalisasi Melalui Peace Education Di Lembaga Pendidikan Dan Masyarakat Plural)



ISSN 2579-5015 EDUKATA: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pembelajarannya 65
Vol. 11 No. 2, Agustus 2025, pp. 63-72

konflik tidak terjadi lagi, meniscayakan transformasi konflik dan peniadaan kekerasan dengan
non-kekerasan dalam menyelesaikan setiap perselisihan, yang hal itu akan terjadi jika ada
saling melengkapi antara manajemen konflik dan resolusi konflik. Peace building telah banyak
diupayakan perwujudannya di antaranya melalui manajemen dan resolusi konflik.

Persepsi sebagian masyarakat tentang adanya keterkaitan berdasarkan pengalaman
antara agama dan kekerasan menarik untuk dicermati. Persepsi ini setidak-tidaknya
berdasarkan pada pengalaman sejarah bangsa Indonesia yang telah menempatkan agama
sebagai disequilibrium. Simbol-simbol agama dapat dipakai untuk membenarkan kesemua
elemen konflik tersebut secara bertahap atau bersama-sama. Simbol-simbol keagamaan dapat
dipakai untuk menjadi dasar atau pembenar para pendukung konflik.

Emile Durkheim mengatakan, bahwa kunci agama bukanlah keyakinan tetapi upacara
sosial yang dilakukan oleh pemeluknya. Karena itu agama adalah kunci solidaritas sosial dan
keyakinan agama memiliki makna penting sebagai simbol kelompok sosial (Mulkan, dkk. 2022:
276). Peace building bukan hanya sekedar “virtually allfrms of international assitence to
societies thet have experienced or are not risk of armed conflict “, mengandaikan kehendak
untuk menciptakan “condition for peace in target country” (Causesns, 2001: 23). Tetapi,
entites ini menggambarkan jalan untuk rekonsiliasi masyarakat, memiliki jangkauan makna
sangat luas, akan tetapi tergantung siapa yang menggunakan, dan dimana entitas ini
diharapkan (Rubaidi, dkk. 2005: xii).

Pemikiran di atas memposisikan agama sebagai sebuah kekuatan yang powerful dalam
kehidupan manusia. Ia terlibat, baik dalam konflik maupun peace building (membangun
damai). Ada pemahaman yang menyatakan bahwa agama sebagai sumber kekerasan
(violence), tetapi banyak juga yang meyakini bahwa agama adalah sebuah kekuatan kedamaian
dan keadilan sosial. Namun perbedaan-perbedaan pemikiran tentang keagamaan seringkali
menjadi penyebab konflik karena perbedaan keilmuan dan keterbatasan pemahaman.

Peace Education

Secara semantik, pendidikan damai mengandung dua kosa kata, yaitu pendidikan dan
damai. Pendidikan adalah usaha sadar untuk mewujudkan suasana belajar dan proses
pembelajaran agar peserta didik secara aktif mengembangkan potensi dirinya untuk memiliki
kekuatan spiritual keagamaan, pengendalian diri, kepribadian, kecerdasan, akhlak mulia, serta
keterampilannya yang diperlukan dirinya, masyarakat bangsa dan negara (UU No. 20 Tahun
2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional, pasal 1 ayat 1).

Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) kata “damai” diartikan dengan suatu
keadaan yang tidak bermusuhan, tidak ada perang, tidak ada perselisihan, berbaik kembali,
adanya suasana tentram. Juga bahwa kata "damai” menyangkut berbagai aspek kehidupan,
misalnya: dalam keluarga, masyarakat, berbangsa dan negara. Sedangkan kata perdamaian
adalah merupakan bentuk kata benda yang berasal dari kata dasar “damai” ditambah dengan
awalan “per” dan akhiran “an”. Dalam penambahan imbuhan ini tersebut, kata perdamaian
menjadi suatu kata yang didalamnya terdapat unsur kesenjangan untuk berbuat dan
melakukan sesuatu, yakni membuat supaya damai, tidak berseteru atau bermusuhan, dan lain-
lain (Poerwadarminta, 1994: 224).

Tricia S. Jones memahami Peace Education sebagai “A spectrum of processes that utilize
communication skills and creative and analytic thinking to prevent, manage, and peacefully
resolve conflict” (Baedowi, 2010).

Ursula Franklin berpendapat bahwa damai bukan hanya sekedar tidak adanya perang,
tetapi damai juga terciptanya keadilan dan hilangnya ketakutan dalam diri individu dan
masyarakat. Ketakutan yang dimaksud adalah rasa tidak aman dari faktor ekonomi seperti
takut tidak punya pekerjaan atau tempat tinggal yang layak. Franklin lebih jauh menyoroti
pada apa yang disebut “sistem yang mengancam”, yaitu sistem yang diciptakan oleh suatu
kelompok untuk mengontrol dan mengatur individu atau kelompok lain dengan memberi
mereka rasa takut dan ketidak pastian demi mencapai tujuan tertentu. Selain itu, para ahli dan
praktisi conflict resolution (resolusi konflik) memahami damai bukan hanya bebas dari

Ah. Zakki Fuad (Deradikalisasi Melalui Peace Education Di Lembaga Pendidikan Dan Masyarakat Plural)



66 EDUKATA: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pembelajarannya ISSN 2579-5015
Vol. 11 No. 2, Agustus 2025, pp. 63-72

peperangan (absence of war) tapi mencakup adanya keadilan ekonomi, sosial dan budaya,
serta bebas dari diskriminasi ras, kelas, jenis kelamin, dan agama (Khum, 2011).

Peace education dapat diartikan sebagai model pendidikan yang mengupayakan
pemberdayaan masyarakat agar mampu mengatasi konflik atau masalahnya sendiri dengan
cara kreatif dan tanpa kekerasan. Peace education mengajarkan rasa saling menghargai,
mencintai, fairness, dan keadilan. Pendidikan perdamaian (peace education) didasarkan pada
filosofi anti kekerasan, cinta, perasaan saling menyakini, percaya, keadilan, kerja sama, saling
menghargai dan menghormati sesama mahluk hidup di dunia (Metrid, 2011).

Menurut Johan Galtung pendidikan perdamaian secara tradisional dikemas ke dalam dua
ranah, yaitu negatif dan positif. Banyak kalangan memahami perdamaian sebagai keadaan
tampa perang, kekerasan atau konflik pemahaman seperti ini merupakan perdamaian negatif.
(negative peace) didefinisikan sebagai situasi absennya berbagai bentuk kekerasan lainnya.
definisi ini memang mudah dipahami dan sangat sederhana namun, melihat realitas yang ada
banyak masyarakat yang mengalami penderitaan akibat kekerasan yang tidak tampak dan
ketidak adilan (Galtung, 2008: 25). Definisi perdamaian positif adalah absennya kekerasan
setruktural atau terciptanya keadilan sosial serta terbentuknya suasana yang harmonis
(Galtung, 2008: 16).

Pendidikan perdamaian negatif mencoba “memadamkan api” sementara pendidikan
perdamaian positif mencoba untuk menghentikan “kebakaran” atau konflik. Hal itu senada
dengan adagium dari Robert B. Baowollo, “Si vis pacem, para humaniorem solitudinem” (jika
egkau menghendaki perdamaian, siapkanlah suasana damai sejati dengan cara-cara yang lebih
manusiawi).

Pendidikan perdamaian didasarkan pada filosofi yang mengajarkan anti-kekerasan, cinta,
kasih sayang, kepercayaan, keadilan, kerjasama, dan menghormati keluarga manusia dan
seluruh kehidupan di planet kita. Keterampilan meliputi komunikasi, mendengarkan,
memahami perspektif yang berbeda, kerjasama, pemecahan masalah, berpikir kritis,
pengambilan keputusan, resolusi konflik, dan tanggung jawab sosial. Pendidikan perdamaian
melahirkan kehidupan yang damai.

Greg Barton mengutip pendapat dari Abdurrahman Wahid mengatakan, bahwa ada 3
elemen kunci yang menjadi pilar perdamaian (Barton, 2000: 124-125); Pertama, pemikirannya
progresif dan bervisi jauh ke depan. baginya, dari pada terlena oleh kemenangan masa laluy,
Kedua, pemikiran Abdurrahman Wahid sebagian besar merupakan respons terhadap
modernitas, respons dengan penuh percaya diri dan cerdas. Ketiga, dia menegaskan bahwa
posisi sekularisme yang teistik yang ditegaskan dalam Pancasila merupakan dasar yang paling
mungkin dan terbaik bagi terbentuknya negara Indonesia modern dengan alasan posisi non-
sektarian pancasila sangat penting bagi kesejahteraan dan kejayaan bangsa. Kebebasan,
toleransi, serta persamaan. Keempat, Abdurrahman Wahid mengartikulasikan pemahaman
Islam liberal dan terbuka yang toleran terhadap perbedaan dan sangat peduli untuk menjaga
harmoni dalam masyarakat. Kelima, pemikiran Abdurrahman Wahid mempresentasikan
sintesis cerdas pemikiran Islam tradisional, elemen modernisme Islam, dan kesarjanaan Barat
modern, yang berusaha menghadapi tantangan modernitas baik dengan kejujuran intelektual
yang kuat maupun dengan keimanan yang mendalam terhadap kebenaran utama Islam.

Islam dan Kultur Perdamaian

Pandangan terhadap Islam sebagai doktrin yang mengilhami kekerasan tidak bisa
dilepaskan dari sejarah perjalanan umat Islam mulai dari Nabi Muhammad sampai sekarang.
Ekspansi Islam mulai dari jazirah Arab ke penjuru dunia dengan cara peperangan seakan
menyamakan bahwa ajaran Islam juga sebagai ajaran kekerasan dan perang. Padahal bila
ditelusuri lebih mendalam, bahwa peperangan yang terjadi adalah perang negara dengan
negara, bukan perang agama dengan agama, karena al-Qur’an sebagai kitab suci umat Islam
mengatakan” tidak ada paksaan dalam memeluk Islam”.

Ah. Zakki Fuad (Deradikalisasi Melalui Peace Education Di Lembaga Pendidikan Dan Masyarakat Plural)



ISSN 2579-5015  EDUKATA: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pembelajarannya 67
Vol. 11 No. 2, Agustus 2025, pp. 63-72

Menurut Nagendra, kesalahpahaman tentang memahami Islam, ini didasari oleh dua
faktor, pertama, tidak adanya kajian, pemahaman dan evaluasi tentang Islam dalam perspektif
yang benar. Kedua, kurang dan tidak lengkapnya konsep anti-kekerasan. Faktor pertama
didasarkan atas dua hal yaitu: tidak adanya kemampuan para sarjana muslim untuk
membangun agama sebagaimana mestinya, tidak hanya dalam dataran praktis namun juga
dalam pengajaran dan penyampaiannya dan adanya praduga-praduga yang salah terhadap
Islam dan pemeluknya. Faktor kedua yang perlu diperhatikan adalah sifat dasar yang pasti
mengenai anti-kekerasan dalam tradisi (agama) Islam. Apakah anti-kekerasan berarti
menjauhi terjadinya luka fisik terhadap mahluk hidup, tidak peduli pada lingkungan sekitarnya
atau yang terjadi disekitar kita (Singh, 2003: 9-10). Dalam membentuk sebuah perdamaian
pertama-tama, dalam proses penyadaran untuk mengubah pandangan hidup dari budaya
violence menuju budaya peace dan non-violence, kedua, mengembangkan pemahaman kritis
mengenai akar-akar konflik dan kekerasan, dan ketiga, memberdayakan masyarakat untuk
terlibat dalam aksi perdamaian baik secara personal maupun sosial. Dengan demikian
pendidikan perdamaian dan menyadarkan masyarakat tentang kekuatan perdamaian dan
mengubah “pola pikir’ dan “perilaku kekerasan” yang telah membudaya, dan merubah cara-
cara kekerasan dengan kesadaran perdamaian yang menghargai kerja sama, kebaikan,
kejujuran, kasih sayang, toleransi, kedermawanan, dan keadilan (Ali, 2003: 163).

Membangun perdamaian memerlukan pemikiran dan aksi yang mendasar, mulai dari
keluarga, pendidikan formal dan non-formal, akar rumput (grass root) dan civil society dengan
cara konsisten mentransformasikan budaya kekerasan menuju budaya perdamaian (culture of
peace) dan hendaknya masyarakat dan elemen yang terkait harus di didik dengan
keterampilan pemecahan masalah dan resolusi konflik agar mereka lebih bijak dalam
berperilaku sosial dengan damai.

Nilai-Nilai Pendidikan Perdamaian (Peace Education)

UNESCO membuat konsep budaya perdamiana melalui pendidikan perdamaian yaitu:
Pertama, menganjurkan pendidikan untuk perdamaian, hak asasi manusia dan demokrasi,
serta toleransi dan pengertian antar bangsa. Kedua, membela dan menghormati semua hak
asasi manusia, tiada yang terkecuali, dan melawan semua bentuk diskriminasi. Ketiga,
memajukan prinsip-prinsip demokrasi pada semua tingkatan masyarakat. Keempat, melawan
kemiskinan dan menjamin pembangunan endogen dan berlanjut untuk kebaikan semua,
mampu menyediakan bagi setiap orang kehidupan yang berkualitas yang konsisten dengan
martabat manusia. Kelima, melindungi dan menghormati lingkungan kita (Unisco, 1974: 1).

Secara khusus UNICEF (United Nations Intenational Children’s Emergency Found) dan
UNESCO (United Nations Educational, Scientificc and Cultural Organization) proaktif
menyarakan pendidikan damai yang dalam seri lembar kerja UNICEF Juli 1999 dimaksudkan
untuk hal-hal sebagai berikut:

1. Berfungsi sebagai “zona damai” di mana anak merasa aman dari konflik kekerasan;

2. Melaksanakan hal dasar anak sebagaimana digariskan dalam konvensi hak anak (CRC);

3. Mengembangkan iklim belajar yang damai dan prilaku saling menghargai antara
anggota masyarakat.

4. Menunjukkan prinsip persamaan dan tanpa deskriminasi baik dalam prkatek maupun
kebijakan administrasinya;

5. Menjabarkan pengetahuan tentang bentuk perdamaian yang ada di tengah masyarakat
termasuk berbagai sarana yang menyangkut adanya konflik, secara efektif, tanpa
kekerasan, dan berakar dari budaya lokal;

6. Menangani konflik dengan cara menghormati hal dan martabat pihak yang terlibat;

7. Memadukan pemahaman tentang damai, HAM, keadilan sosial dan berbagai isu global
melalui sarana kurikulum, bila hal itu dipandang memungkinkan;

Sedangkan salah satu tujuan jangka panjang UNESCO adalah membentuk sistem
pendidikan yang komprehensif bagi HAM, demokrasi, dan budaya damai. Dari literatur di atas,
dapat dipahami bahwa pendidikan damai berdasar pada HAM dan demokrasi. Hal ini juga

Ah. Zakki Fuad (Deradikalisasi Melalui Peace Education Di Lembaga Pendidikan Dan Masyarakat Plural)



68 EDUKATA: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pembelajarannya ISSN 2579-5015
Vol. 11 No. 2, Agustus 2025, pp. 63-72

berpengaruh terhadap muatan kurikulum yang hendak diajarkan terhadap peserta didik
dalam Peace education.

Pendidikan Perdamaian harus didesian dengan tujuan dan orientasi yang universal, di

antaranya:

1. Orientasi Kemanusiaan. Pendidikan harus berorientasi kepada kemanusiaan yang
punya realitas berbeda satu dengan yang lain, berbeda suku, agama dan ras diajarkan
secara adil bagi semua umat manusia.

2. Orientasi Kebersamaan. Kebersamaan dibangun melalui pendidikan dalam mengelola
bangsa dan umat manusia supaya peserta didik tumbuh menjadi manusia yang kreatif,
toleran, bisa kerja sama dengan semua umat manusia.

3. Orientasi Kesejahteraan. Semua manusia hidup padadi dunia ini menginginkan
kesejahteraan, hal ini yang harus diperjuanhkan oleh lembaga pendidikan dengan
meberikan pembekalan dan keteranpilan yang baik untuk mencapai tujuan itu. Tetapi
kesejahteraan tidak akan bisa dicapai jika negara tidak memperlakukan semua
warganya dengan sama tidak diskriminatif pada akses-akses ekonomi yang
menunjang kesejahteraan.

4. Orientasi Proporsional. Masyarakat akan damai jika semua aspek dan kebutuhn hidup
manusia dalam masyarakat diatur secara proporsional. Ini menjadi tugas lembagaa
pendidikan bagaimana membekali peserta didik dngan karakter adil, berbagi dan
saling menolong satu dengan yang lain.

5. Orientasi Pluralitas dan Heterogenitas. Pendidikan harus diorientasikan pada
penyadaran peserta didiknya, bahwa pluralitas dan heterogenitas adalah pemeberian
Tuhan yang harus disyukuri. Kesadaran mengeneai pluralitas dan heterogenitas akan
menciptakan perdamaian dalam kehidupan masyarakat.

6. Orientasi anti Hegemoni dan anti Dominasi. Pedamaian tidak akan bisa diwujudkan
jika di dalam masyarakat terjadi hegemoni dan dominasi pada aspek tertentu; seperti
hegemoni agama, dominasi ekonomi dan lainnya. Pendidikan memberikan
pembekalan tentang materi keadilan dan kebersamaan supaya tidak terjadi hegemoni
dalam kehidupan masyarakat (Nurcholish, 2015: 191).

Konstruk Pemikiran Peace Building berbasis Peace Education
Peace Building di masyarakat yang plural dan multikultural harus dimulai dari
pendidikan perdamaian yang didesain dan dilaksanakan dengan baik. Peace Building akan
berhasil jika masyarakat diberi pendidikan yang benar mengenai perdamaian antar umat
manusia. Hal ini bisa dilakukan melalui pendidikan perdamaian. Adapun basis dan pondasi
peace education adalah agama dan budaya; agama yang dipahami sebagai sumber perdamaian
dan budaya damai yang dibangun dan wariskan dalam kehidupan bermasyarakat. Penulis
melakukan riset terhadap prototype lembaga pendidikan yang mengajarkan agama dengan
damai, yaitu di sekolah Xin Zhong School di Surabaya yang peserta didiknya terdiri dari banyak
negara dan pemeluk agama yang berbeda. Sedangkan prototype Peace Education bebasis
budaya ada di desa Balun Kecamatan Turi Lamongan yang masyarakatnya plural dan
multikultural.
1. Xin Zhong School Surabaya; Perdamaian berbasis Pendidikan
Built in 1934, Xin Zhong was originally known as Sin Hwa High School, a Chinese junior
and senior high school. However, in 1966 Sin Hwa was closed down by our government. In the
year 2000, a group of alumni, who had maintained close relationships from their shared time
at Sin Hwa High School, came together to create the Sarana Hubungan Harmonis Sejahtera
/ Sin Hwa High School Foundation or SHHS.
Their vision is an educational institution that develops national leaders by providing
high quality education and passing along solid Chinese values to the next generation. SHHS
Foundation was developed to bring their shared dream into reality. In the same year the

Ah. Zakki Fuad (Deradikalisasi Melalui Peace Education Di Lembaga Pendidikan Dan Masyarakat Plural)



ISSN 2579-5015 EDUKATA: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pembelajarannya 69
Vol. 11 No. 2, Agustus 2025, pp. 63-72

alumni also opened Chinese language courses in Surabaya Plaza followed shortly after by the
opening of another branch in Widya Kartika University building in Sutorejo.

In 2004, SHHS Foundation opened Xin Zhong Playgroup and Kindergarten. In 2005, Xin
Zhong Primary was opened for the community of Surabaya as a national plus school with
competence-based curriculum enriched with international curriculum to equip its students
with skills in three-languages; Chinese, English, and Indonesian. In 2011, Xin Zhong Secondary
was launched offering Cambridge curriculum for English, Math, and Science. The school
provides quality Chinese curriculum for Social Studies and Chinese language. To keep students
in line with national standards, Xin Zhong Secondary School equips its students with
Indonesian curriculum.”

Kompetensi lulusan sekolah Xin Zhong diharapkan mampu; 1) membentuk siswa
yang berkompeten di Asia, 2) Menunjukkan keterampilan menyimak, berbicara, membaca,
dan menulis dalam bahasa Indonesia, Mandarin dan bahasa Inggris dengan tepat, 3)
Menunjukkan sikap percaya diri, 4) Mematuhi aturan-aturan sosial yang berlaku dalam
lingkungan yang lebih luas, 5) Menghargai keberagaman agama, budaya, suku, ras, dan
golongan sosial ekonomi dalam lingkup nasional, 6) Mencari dan menerapkan informasi
dari lingkungan sekitar dan sumber-sumber lain secara logis, kritis, dan kreatif, 7)
Menunjukkan kemampuanberpikir logis, kritis, kreatif, dan inovatif, 8) Menunjukkan
kemampuan belajar secara mandiri sesuai dengan potensi yang dimilikinya, 9)
Menunjukkan kemampuan menganalisis dan memecahkan masalah dalam kehidupan
sehari-hari, 10) Memahami kekurangan dan kelebihan diri sendiri.

Sekolah ini juga yang menerima peserta didik dari semua agama; Islam, Kristen,
Hindu, Budha dan banyak ras, seperti China, Indonesia, Eropa. Kurikulum dasar yang
diajarkan adalah kurikulum perdamaian seperti peaceable classroom, peaceable school
dan peer mediation. Sekolah Xin Zhong School merupakan sekolah Cina yang terkenal
mampu mendesain pendidikan damai dan berkualitas dari sisi kegiatan belajar
mengajarnya.

Praktek pengajaran di Sekolah Xin Zhong menggunakan konsep pendidikan
perdamaian yang menekanan pada pendidikan karakter saling kasih sayang, saling
bersaudara saling membantu antar siswa yang ada di sekolah tersebut tanpa mebedakan
suku, agama dan ras.

Peace Education di Xin Zhong didesain dari banyak pemikiran yang mementingkan
perdamaian di atas segalanya. Unsur penting yang menjadi dasar pendidikan perdamaian
adalah; Pengelola lembaga, peserta didik, pendidik, masyarakat dan orang tua. Unsur
tersebut merupakan faktor penting dalam roses penanaman nilai-nilai luhur dalam
membangun perdamaian.

Praktek pengajaran di Sekolah Xin Zhong menggunakan konsep pendidikan
perdamaian yang menekanan pada pendidikan karakter saling kasih sayang, saling
bersaudara saling membantu antar siswa yang ada di sekolah tersebut tanpa mebedakan
suku, agama dan ras.

Unsur pengelola lembaga menyatakan bahwa sekolah ini bertujuan untuk
mengembangkan ilmu pengetahuan dan ajaran agama yang humanis dan komprehensip
lintas agama, ras dan suku, Hal ini disebabkan di Surabaya masyarakatnya sangat
heterogen dari banyak strata sosial yang memerlukan sekolah yang bisa dijangkau oleh
semua masyarakat.

Pendidik/guru di sekolah ini diseleksi khusus supaya visi sekolah ini bisa
dilaksankan dengan baik. Pendidik harus mampu menanamkan nilai-nilai dan ilmu
pengetahuan yang berdasarkan nilai-nilai budaya damai dan anti kekerasan pada semua
manusia khususnya peserta didik di sekolah ini.

Desain kurikulum di Sekolah Xin Zhong memuat pengetahuan tentang perdamaian,
kasih sayang, pengelolaan lingkungan, keadilan, budaya, saling menghormati, ajaran
agama yang damai anti kekerasan. Peserta didik juga dibekali dengan teori kerjasama,
empati, berpikir kritis dan kemampuan problem solving, apresiasi nilai artistik dan

Ah. Zakki Fuad (Deradikalisasi Melalui Peace Education Di Lembaga Pendidikan Dan Masyarakat Plural)



70

EDUKATA: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pembelajarannya ISSN 2579-5015
Vol. 11 No. 2, Agustus 2025, pp. 63-72

estetika, kemampuan menengahi sengketa, negosiasi, sikap sabar dan pengendalian diri,
bertanggung jawab, memiliki visi kepemimpinan yang baik.

Konstruk kurikulum terkait dengan nilai atau sikap (attitude) dalam pendidikan
damai yang dilakukan di di Sekolah Xin Zhong meliputi: pelestargian ekologi, sikap
toleransi, menghargai manusia dengan segala perbedaannya, melestarikan budaya, sikap
peduli dan empati, menanamkan sikap tanpa kekerasan, punya tanggung jawab sosial,
solidaritas dalam sosial.

Sekolah ini sampai sekarang mampu menciptakan perdamaian, hal dibuktikan tidak
ada permusuhan, penghinaan verbal, penyiksaan fisik, kekacauan, penyerangan,
pengrusakan, perkelahian. Hal ini disebabkan sekolah ini mampu memberikan rasa kasih
sayangmiliki di kalangan para murid, mampu meningkatkan kepedulian sosial, dan
membangun kemampuan kerjasama antar semua golongan.

Desa Balun Lamongan; Perdamaian berbasis Budaya

Problem utama dunia global sekarang ini didominasi oleh radikalisme, terorisme,
peperangan dan permusuhan antar umat manusia. Kebersamaan, kerukunan, saling
menolong antar umat manusia terkesan hanya sebuah retorika yang tidak menyentuh akar
persoalan dari problem tersebut. Di sisi lain sesungguhnya masyarakat memiliki
kearifannya sendiri (local wisdom) untuk membangun hubungan-hubungan sosial dan
kerukunan melalui budaya yang disepakati bersama sebagai keunikan yang mampu
membangun peradaban damai dalam konteks hubungan antar pemeluk agama dan ras
manusia.

Prototype masyarakat yang mampu membangun perdamaian dengan pendekatan
budaya ada di desa Balun Lamongan Jawa Timur Indonesia. Desa ini terkenal dengan
kemejemukan masyarakatnya berdasarkan perbedaan kepemelukan agama sekitar 70%
(3498) muslim, 20% (857) Kristen dan 10% (289) Hindu dari 4.644 jumlah total penduduk
desa. Desa Balun memiliki lima tempat peribadatan sekaligus, yaitu dua mushalla, masjid,
gereja, dan pura. Letak masjid, gereja, dan pura bersebelahan, yakni di sebelah timur
masjid terdapat gereja dan di sebelah selatan masjid terdapat pura. Lokasi ketiga tempat
peribadatan tersebut hanya dipisah oleh jalan (Fuad, 2016: 5).

Selain tercermin dari berdirinya rumah ibadah yang lokasinya berdampingan,
kerukunan warga desa ini tampak dalam berbagai kegiatan sosial maupun keagamaan.
Mereka memiliki kebiasaan-kebiasaan yang khas dalam hubungan sosial, pelaksanaan
tradisi setempat, dan bahkan acara-acara keagamaan. Tentu saja harmoni ini terbangun
melalui proses budaya turun temurun yang sudah dilaksanakan dan diyakini kebaikan bagi
kehidupan sosial masyarakatnya.

Masyarakat Balun menjadikan warisan budaya sebagai pondasi kerukunan, tradisi
“seakan” lebih tinggi dari ritual-ritual agama yang dipeluknya. Hasil penelitian yang
dilakukan menyatakan, bahwa kerukunan lintas agama, suku dan ras didasari oleh
beberapa hal:

1. Kesadaran akan persaudaraan sudah menjadi budaya antar sesama warga desa
lintas agama dan ras. Persaudaraan itu tercermin pada kegiatan ritual hari-hari
besar keagamaan, baik Islam, Hindu atau Kristen mereka merasa sebagai saudara
walau tidak satu agama, mereka hadir ikut merayakannya tanpa harus ikut
melakukan ritual-ritualnya.

2. Budaya kebersamaan. Budaya ini tercermin dalam kegiatan lintas agama yang
dilakukan bersama-sama, budaya saling membantu pada setiap kehidupan warga
desa.

3. Budaya saling menghormati. Rasa Penghormatan dan penghargaan tampak pada
kehadiran masyarakat yang mengundang mereka dalam kegiatan agama dan sosial
kemasyarakatan walau mereka berbeda agama. Misalnya ketika umat Islam
merayakan hari raya keagamaan umat Islam Idul Fitri, umat Kristen dan Hindu juga

Ah. Zakki Fuad (Deradikalisasi Melalui Peace Education Di Lembaga Pendidikan Dan Masyarakat Plural)



ISSN 2579-5015  EDUKATA: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pembelajarannya 71
Vol. 11 No. 2, Agustus 2025, pp. 63-72

membuka rumah mereka, menyediakan hidangan sebagai bentuk penghormatan
pada saudara muslim mereka yang silaturahim ke rumahnya.

4. Integrasi budaya dan teologi yang sudah menjadi budaya. Seperti pernikahan
terjadi di desa Balun,terkadang pernikahan tersebut lintas agama dan diikuti
dengan perpindahan agama dari mempelai yang menikah, tetapi mereka
menganggap itu sebagai budaya yang biasa terjadi dikalangan mereka, mereka
tetap merasa bahagia dan tidak pernah ada istilah “murtad” dalam perpindahan
agama ini. Hal ini bisa disimpulkan, bahwa agama dan budaya bisa diintegrasikan
dalam perdamaian masyarakat dengan pemahaman dan kesadaran yang baik.

Simpulan
Konstruk pemikiran Peace Building berbasis Peace Education sesuai disimpulkan
dengan menggunakan skema teori sebagai berikut:
Skema Teoretik

| PEACE BUILDING |

I
| PEACE EDUCATION |

[ RELIGION | [ CULTURE |

1. Peace buliding bisa dibentuk dengan peace education. Karena tidak semua lembaga
pendidikan mengajarkan pendidikan damai, maka peace education yang bisa menciptakan
perdamaian harus didasari oleh dua aspek, yaitu agama dan budaya.

2. Agama di Indonesia maupun di dunia tidak semua dipahami sebagai sumber perdamaian,
dasar mencapai kebahagian, dasar kerukunan dan saling menghormati, tetapi seringkali
agama dipakai untuk justifikasi peperangan dan permusuhan. Hal ini yang menjadi
tanggung jawab lembaga pendidikan yang berbasis peace education.

3. Budaya yang diwariskan kepada masyarakat tidak semua menjunjung tinggi perdamaian,
banyak budaya kekerasan, permusuhan dan peperangan yang diwariskan secara turun
temurun di Indonesia maupun di dunia. Inilah problem yang harus diselesaikan, bagaimana
mengintegrasikan budaya perdamaian dengan prilaku damai di masyarakat supaya di
dunia ini tercipta perdamaian yang sejati.

4. Xin Zhong School Surabaya menjadi type sekolah yang berbasis peace education dan Desa
Balun Lamongan sebagai type budaya damai yang dipegang teguh oleh masyarakatnya
sampai sekarang. Dua hal ini bisa dijadikan contoh untuk membangun budaya damai di
masyarakat. Hal ini disebabkan Xin Zhong School dengan peserta didik yang beragam ras,
suku, bangsa dan agama mampu menanamkan perdamaian dan kerukunan dengan visi dan
kegiatan pembelajarannya. Desa Balun Lamongan dengan perbedaan agama, suku dan ras
mampu menjadikan budaya rukun sebagai pilihan yang mendasari kerukunan dan
perdamaian di dalam kehidupannya.

Daftar Pustaka

Abdullah, T. Karim, M. R. (ed.), Metodologi Penelitian Agama: Sebuah Pengantar, Yogyakarta: Tiara
Wacana, 1989.

A.Chambali, Sejarah Lamongan; Balun Desa Pancasila, PKL press, 1998,

Abdul Munir Mulkan, dkk,”"Membongkar Praktik Kekerasan Menggagas kultur Nir-Kekerasan”, PSIF
UMM bekerjasama dengan Sinergi Press Yogyakarta, 2002.

Anton Bakker, Metodologi Penelitian Filsafat, Yogyakarta: Kanisius, 1992.

Ahmad Baedowi, “Pendidikan Damai dan Resolusi Konflik untuk Sekolah,” (Media Indonesia, Senin, 1
Maret 2010).

Ah.Zakki Fuad “Peace Building Berbasis Kearifan Lokal Pada Masyarakat Plural”, Jurnal IBDA Vol.14,
nomor 1, (2016)

Ahmad Nurcholish, Peace Education dan Pendidikan Perdamaian, (Jakarta: Gramedia,2015

Ah. Zakki Fuad (Deradikalisasi Melalui Peace Education Di Lembaga Pendidikan Dan Masyarakat Plural)



72 EDUKATA: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pembelajarannya ISSN 2579-5015
Vol. 11 No. 2, Agustus 2025, pp. 63-72

Akbar Metrid, “Urgensi Pendidikan Perdamaian di Aceh”. http://www. Adetinstitute Akbar- urgensi -
pendididkan- di-aceh. (Oktober 2011)

Boutros Boutros Ghali, An Agenda for Peace , New York: United Nation, 1992.
David Pailin, Fisher, Rob, “Pendekatan Filosofis” dalam Connolly, Peter (ed.), Hvd.Univ, 1998.

«

Elizabeth M. Causesns, “ Introduction “ , dalam Elizabeth M. Cousesns, Chetan Kumar and Karin
Wermaester ( edt ), Peace Building As Politics, Cultivating Peace in Fragile Sociaties, London:
Lynne Rienners Publish, 2001.

Franz Magnis Suseno, Etika Jawa Sebuah Analisa Falsafi Tentang Kebijaksanaan Hidup Jawa,
Jakarta:PT.Grasindo Utama, 2001.

Fathi Osman, Rethingking Islam and Modernit, Essays in Honour of Fathi Osman, dalam Abdelwahab el-
Affendi, London:the Islamic Foundation,2001.

Ghadir Khum, Landasan Filosofi Pendiidkan Islam, http://scribd.com. (September 2011).

Greg Barton,”Abdurrahman Wahid dan Toleransi Keberagamaan” dalam M. Syafi'i Ma’arif, dkk. Gila Gus
Dur, Yogyakarta: LKiS, 2000

Imam Suprayogo dan Tobroni, Metodologi Penelitian Sosial-Agama, Bandung: Rosdakarya: 2001.
Johan Galtung, Globalizing God: Religion Spirituality and Peace, Kolofon Press, 2008

Klaas Krippendorff, Analisis Isi Pengantar Teori dan Metodologi Terj. Farid Wajidi Jakarta: Raja Grafindo,
1993.

Mustofa, Bingkai teologi Kerukunan umat beragama di Indonesia, Jakarta: Pustaka Press, 1997.
Majalah IDEA, edisi 30, Maret, 2011.

Norman K.Denzin dan Yyvonna S.Lincoln Qualitative research (ed) Sage Pub. New Delhi, 1994.
Nagendra Kr. Singh’ Etika Kekerasan Dalam Islam, Yogyakarta, Pustaka Alief, 2003

Muhammad Ali. Teologi Pluralis-Multikultural: Menghargai Kemajemukan, Menjalin Kebersamaan
(Jakarta: Kompas, 2003)

Poerwadarminta, KBBI, Jakarta: Balai Pustaka, 1994.

Rob Fisher, “Pendekatan Filosofis” dalam Connolly, Peter (ed.), Aneka Pendekatan Studi Agama,
Yogyakarta: LkiS, 2002.

Rubaidi, dkk, Jalan Perdamaian Peace Building Berbasis Komunitas ”, Surabaya, Diantama Press, 2005
Suhartono W.Pranoto, Teori dan Metodologi Sejarah , Yogyakarta: Graha [lmu, 2010.

UNISCO, Recomendation concerning educationfor international, (Paris France: UNISCO 1974.

The Reader’s Digest Great Encyclopedic Dictionary Vol. 2 (London: Oxford University Press, 1970.
Xinzhong.sch.id.index. http://php/sample-page/history

Ah. Zakki Fuad (Deradikalisasi Melalui Peace Education Di Lembaga Pendidikan Dan Masyarakat Plural)



