MAANA: Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini | ISSN 2964-7494
Vol.3 No.1 April 2024 | Hal 53-67

PENDIDIKAN AKHLAK ANAK USIA DINI MENURUT IMAM
AL- GHOZALI

Lailatul Maghfiroh
Universitas Islam Darul ‘ulum

Abstract

The purpose of this study is to determine Al-Ghazali's views on moral education
for early childhood. Al-Ghazali's views in the field of education can at least be used
as one of the inspirations to reorganize moral education for early childhood. This
research method is a literature study and is a type of descriptive qualitative research.
The data source for this study is data obtained from written sources using content
analysis. The results of this study, according to Al-Ghazali, the concept of moral
education is divided into two, namely formal and non-formal education. Non-formal
education is carried out in the family environment, by directing children to positive
things through the story method (hikayat), and exemplary behavior (uswah al
hasanah). While for formal education, Al-Ghazali emphasized the importance of the
existence of a teacher who has responsibility, and skills in teaching according to the
understanding of the students. The purpose of moral education according to Al-Ghazali
consists of 2 aspects, namely achieving human perfection which leads to approaching
Allah and human perfection which leads to happiness in the world and the hereafter.
In addition, Al-Ghazali also explained that morals can be changed through education
using several methods, namely the exemplary method, at-Tajribah, riyadhah, and
mujahadah.

Keywords: Moral Education, Early Childhood, Imam Al-Ghazali

Abstrak

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mengetahui bagaimana pandangan Al Ghazali
terhadap pendidikan akhlak kepada anak usia dini. Pandangan Al-Ghazali di bidang pendidikan
setidaknya bisa dijadikan salah satu inspirasi untuk menata kembali pendidikan akhlak bagi
anak usia dini. Metode penelitian ini adalah penelitian studi literatur dan termasuk jenis
penelitian kualitatif deskriptif. Sumber data penelitian ini adalah berupa data yang diperoleh
dari sumber tertulis dengan menggunakan analisis isi (content analysis). Hasil penelitian ini,
menurut Al-Ghazali, konsep pendidikan akhlak dibagi menjadi dua, yaitu pendidikan formal
dan non formal. Pendidikan non formal dilakukan di lingkungan keluarga, dengan
mengarahkan anak kepada hal yang positif melalui metode cerita (hikayat), dan keteladanan
(uswah al hasanah). Sedangkan untuk pendidikan formal, Al-Ghazali menekankan pentingnya
keberadaan seorang guru yang memiliki tanggung jawab, dan keterampilan dalam mengajar
sesuai dengan pemahaman para murid. Tujuan pendidikan akhlak menurut Al-Ghazali terdiri
dari 2 aspek yaitu tercapainya kesempurnaan insani yang bermuara pada pendekatan diri
kepada Allah dan sempurnanya insani yang bermuara pada kebahagiaan dunia dan akhirat.
Selain itu, Al-Ghazali juga menjelaskan bahwa akhlak dapat dirubah melalui pendidikan
dengan menggunakan beberapa metode yaitu metode keteladanan, at-Tajribah, riyadhah, dan
mujahadah.

Kata kunci: Pendidikan Akhlak, Anak Usia dini, Imam Al-Ghazali

53



MAANA: Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini | ISSN 2964-7494
Vol.3 No.1 April 2024 | Hal 53-67

PENDAHULUAN

Pendidikan merupakan usaha manusia untuk menumbuhkan dan
mengembangkan potensi-potensi pembawaan baik jasmani maupun rohani sesuai
dengan nilai karakter yang ada di masyarakat. Pendidikan selalu menjadi tumpuan
harapan untuk mengembangkan individu dan investasi dalam upaya menghasilkan
sumber daya manusia yang berkualitas.® Kebutuhan manusia akan pendidikan
merupakan suatu yang sangat mutlak dalam hidup ini, Fatah Yasin mengutip perkataan
John Dewey yang juga dikutip dalam bukunya Zakiyah Daradjat menyatakan bahwa
“Pendidikan merupakan salah satu kebutuhan manusia guna membentuk dan

mempersiapkan pribadinya agar hidup dengan disiplin”.?

Prinsip pendidikan adalah menuntun manusia menuju kehidupan yang lebih
baik, serta menyiapkan pribadi yang berkualitas dalam menempuh kehidupan yang
akan datang. Persoalan yang dihadapi oleh pendidikan saat ini adalah pembentukan
akhlak, yang merupakan benteng utama dalam menjaga moralitas manusia. Akhlak
merupakan salah satu dari ajaran Islam yang harus dimiliki oleh setiap individu muslim
dalam kehidupannya sehari-hari. Akhlak juga merupakan situasi batiniah manusia
memproyeksikan dirinya kedalam perbuatan-perbuatan lahiriyah yang akan tampak
sebagai wujud nyata dari hasil perbuatan baik atau buruk menurut Allah SWT dan
manusia. Oleh karena itu, akhlak menjadi sangat penting artinya bagi manusia dalam
hubungannya dengan sang Khalig dan dengan sesama manusia.

Pembentukan akhlak ini tidak dapat dilakukan dengan instan, harus dilakukan
secara berkelanjutan melalui proses pendidikan agar akhlak baik dapat mengakar dalam
diri anak. Pendidikan akhlak merupakan upaya yang dilakukan untuk membantu
mengembangkan dan mengarahkan individu dari sifat bawaannya menuju peradaban
yang lebih baik. Prinsip yang harus diterapkan dalam pendidikan akhlak ialah

keselarasan antara niat, ucapan dan perbuatan.

Penanaman pendidikan akhlak harus dimulai sejak anak masih dalam
kandungan, dilanjutkan dengan masa-masa golden age, sampai anak tumbuh dewasa.
Anak usia dini dalam rentang usia 0-6 tahun adalah pribadi yang unik, daya serap anak
pada usia ini sangat tinggi. Sehingga pada usia mereka sangat mudah untuk
menanamkan akhlak baik dalam diri anak tersebut. Pendidikan akhlak harus
ditanamkan sejak usia dini kepada anak, karena pendidikan akhlak merupakan perkara
yang sangat urgent, sehingga tidak boleh diabaikan, kebaikannya akan dirasakan orang

lain maupun masyarakat secara luas.

! Ridwan Abdullah Sani, Pendidikan Karakter, (Jakarta: Bumi Aksara, 2016), 5.
2 A. Fatah Yasin, Dimensi-dimensi Pendidikan Islam, (Malang: UIN Malang Press, 2008), 15.

54



MAANA: Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini | ISSN 2964-7494
Vol.3 No.1 April 2024 | Hal 53-67

Dampak globalisasi serta berkembangnya zaman yang begitu pesat membuat
pendidikan akhlak pada anak usia dini merosot drastis. Masalah yang terjadi pada
pendidikan akhlak kita saat ini adalah adanya ketidakseimbangan pendidikan akhlak
dalam perkembangan anak usia dini. Saat ini sebagian besar banyak yang menerapkan
pendidikan karakter yang dipromosikan oleh Thomas Lickona maupun Lawrence
Kohlberg. Padahal, bila dilihat ulang ternyata konsep yang mereka bawa tidak sesuai
dengan prinsip ataupun konsep pendidikan karakter dalam Islam (akhlak), karena
hanya mengarah pada dimensi sosial yang tidak memberikan sentuhan pada dimensi
religius. Sehingga memberikan implikasi buruk pada output yang dihasilkan dari
peserta didik, awalnya mengharapkan pada baiknya akhlak tapi yang timbul malah
sebaliknya. Hal tersebut dapat dilihat pada fakta yang terjadi yaitu banyaknya
pergaulan bebas antar remaja, perkelahian, pemakaian narkoba, pembunuhan, tindak

kriminal dan lain sebagainya yang kerap menghiasi media informasi.

Semua masalah itu terjadi akibat kurangnya atau minimnya pengetahuan
akhlak yang baik dikarenakan pendidikan yang salah dan tidak sesuai dengan agama,
karena selama ini nilai-nilai yang ditanamkan kepada anak-anak khususnya zaman
sekarang hanya berupa nilai-nilai yang mencontoh kebaratan yang mengedepankan
intelektualitas dan mengesampingkan nilai-nilai moralitas yang didapatkan di sekolah,
keluarga atau lingkungan sekitar. Dengan demikian, mekanisme pendidikan di
Indonesia, dengan menempatkan kreativitas intelektualitas mengutamakan
kemampuan keilmuan sebagai landasan pembangunan negara tapi melupakan
moralitas® Oleh karena itu perlu adanya solusi untuk memperbaiki pendidikan akhlak
yang dimulai pada anak usia dini dan juga betapa pentingnya membina serta mendidik
pendidikan akhlak dari anak usia dini.

Melihat fenomena tersebut, sebagian kalangan berkesimpulan bahwa
degradensi moral itu terjadi dikarenakan pengetahuan agama dan moral atau budi
pekerti yang didapatkan peserta didik di bangku sekolah ternyata tidak terdampak
terhadap perubahan sikap watak dan perilaku dalam kehidupan sehari-hari. Dengan
demikian, untuk mengatasi kemerosotan moral yang selama ini terjadi maka para
pembuat kebijakan baik pemerintah, orang tua, dan masyarakat semuanya perlu
membuat sebuah pembenahan sistem pendidikan dan menerapkan pendidikan akhlak
sebagai sebuah jembatan alternatif untuk mengatasi praktik demoralisasi yang terjadi

di negeri ini.

Hal yang sangat menarik untuk dibahas pada tulisan ini adalah pandangan Al-

Ghazali terhadap pendidikan akhlak kepada anak usia dini, serta sistem

3 Pupuh Fathurrohman. Et. Al, Pengembangan Pendidikan Karakter, (Bandung: PT Rafika
Aditama, 2013), 10.

55



MAANA: Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini | ISSN 2964-7494
Vol.3 No.1 April 2024 | Hal 53-67

pendidikan dan pengajaran yang ingin diberikan. Al-Ghazali merupakan tokoh ulama
muslim yang pemikirannya dalam berbagai bidang khususnya bidang falsafat,
termasuk dalam bidang pendidikan akhlak. Dalam hal tersebut, baiknya Kkita
menghadirkan atau menggali ulang tentang sosok Al-Ghazali sebagai seorang pendidik
dengan gagasan serta motode-metode di dalam bidang pendidikan akhlak bagi anak
usia dini. Hal ini menjadi sangat penting untuk dibahas, karena pada anak usia dini lah
kita bisa dengan mudah untuk mengajarkan bagaimana akhlak yang baik dan bisa anak
tersebut tanamkan pada dirinya, sehingga ketika dia sudah dewasa semakin mendalam

dan semakin baik akhlaknya.

Pemikiran Al-Ghazali di bidang pendidikan setidaknya bisa dijadikan salah
satu inspirasi atau pacuan untuk memulai kemajuan dalam pendidikan akhlak bagi anak
usia dini. Maka penulis mencoba menggangkat masalah pemikiran Al-Ghazali terhadap

pendidkan akhlak bagi anak usia dini.

Oleh sebab itu kajian mengenai akhlak dan bagaimana pola pendidikan akhlak
menurut al-Ghazali menjadi sangat penting sehingga dapat ditemukan konsep- konsep
utamanya untuk dijadikan landasan dan acuan dalam pengembangan pendidikan Islam
sebagaimana yang diharapkan. Salah satu tujuan pendidikan Islam adalah untuk
membentuk pribadi muslim yang mendekati kepada kesempurnaan dengan cara
internalisasi pendidikan akhlak. Berangkat dari masalah-masalah yang terjadi
mengenai akhlak Maka menurut penulis sangat penting untuk mendalami pemikiran
Al-Ghazali dalam pendidikan akhlak. Oleh karenanya nya penulis akan membahas dan
memaparkan pendapat Al Ghazali dengan judul Pendidikan Akhlak Anak Usia Dini

Menurut Imam Al-Ghazali.

METODE PENELITIAN
Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode

penelitian studi literatur. Tujuan penggunakan metode studi literatur adalah sebagai
langkah awal dalam perencanaan pada penelitian dengan memanfaatkan kepustakaan
untuk memperoleh data tanpa perlu terjun langsung dilapangan.

Jenis penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah penelitian
kualitatif deskriptif, karena masalah yang sedang dikaji tentang pemikiran seorang
tokoh mengenai pendidikan akhlak anak usia dini.

Sumber data yang digunakan dalam penelitian ini adalah berupa data yang
diperoleh dari sumber tertulis. Diantaranya adalah buku, dan artikel jurnal yang
membahasa kajian ini. Setelah mendapatkan sumber data sebagai referensi, maka
dilanjutkan dengan analisis data kajian pustaka yang dilakukan menggunakan analisis

isi (content analysis).

56



MAANA: Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini | ISSN 2964-7494
Vol.3 No.1 April 2024 | Hal 53-67

HASIL DAN PEMBAHASAN

A. Pengertian Pendidikan Akhlak
1. Pengertian Pendidikan

Berdasarkan kamus besar bahasa Indonesia, pendidikan adalah proses
untuk mengubah sikap dan tingkah laku seseorang maupun sekelompok orang
dengan tujuan untuk mendewasakan seseorang melalui usaha pengajaran dan
pelatihan.* Sedangkan menurut UU No.20 tahun 2003, Pendidikan adalah upaya
sadar dan terencana dalam proses pembimbingan dan pembelajaran bagi individu
agar tumbuh berkembang menjadi manusia yang mandiri, bertanggung jawab,

kreatif, berilmu, sehat dan berakhlak (berkarakter) mulia.®

Sedangkan menurut Abudi Nata, pendidikan adalah suatu usaha yang
didalamnya ada proses belajar untuk menumbuhkan atau menggali segenap
potensi fisik, psikis, bakat, minat dan sebagainya, yang dimiliki oleh para

manusia.’

Dalam konteks Islam, istilah pendidikan sudah dikenal dengan banyak
istilah yang beragam, yaitu at-tarbiyah, at-za /im, dan at-ta 'dib. Dari setiap istilah
tersebut memiliki makna yang berbeda. Walaupun dalam beberapa hal mempunyai
arti yang sama. Pertama, At-tarbiyah, kata tarbiyah berasal dari kata bahasa arab
yang artinya memelihara, mendidik, mengasuh. Kedua, At-ta’lim, Kata ta’lim
berasal dari kata “allama” yang berarti proses transmisi ilmu pengetahuan atau
sama dengan pengajaran, yang sering disebut dengan transfer of knowledge.
Ketiga, At-ta 'dib, kata at-ta 'dib berasal dari kata ‘Adaba yang berarti bersopan
santun atau beradab. Seseorang dalam menuntut ilmu harus mempunyai sopan

santun agar ilmu yang sedang dipelajari bisa bermanfaat dan diridloi oleh Allah.

Imam Al-Ghazali berpendapat bahwa pendidikan dapat dilihat dari 2 sudut
pandang, yaitu: sudut pandang individu dan sudut pandang masyarakat. Dari sudut
pandang individu, pendidikan merupakan usaha untuk mengembangkan potensi
individu, sedangkan menurut pandangan masyarakat, pendidikan adalah usaha
untuk mewariskan nilai-nilai budaya dari generasi tua kepada generasi muda, agar
nilai-nilai budaya tersebut terus hidup dan berlanjut di masyarakat. Karena itu
pendidikan merupakan aktifitas yang sudah terprogram dalam suatu sistem.

Adapun perbedaan dalam setiap sistem pendidikan,

4 Team Penyusun Kamus Pembina Dan Pengembangan Bahasa, Kamus Besar Bahasa
Indonesia, 2005, 263

5 Suyadi, Strategi Pembelajaran Pendidikan Karakter, (Bandung: PT Remaja Rosdakarya,
2013), 4.

® Abudin Nata, Pemikiran Pendidikan Islam dan Barat, (Jakarta: Rajawali Pers, 2012), 19.

57



MAANA: Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini | ISSN 2964-7494

Vol.3 No.1 April 2024 | Hal 53-67

tampaknya ikut dipengaruhi oleh cara pandang dari setiap masyarakat, kelompok
atau bangsa masing-masing. Cara pandang ini erat kaitannya dengan latar belakang

filsafat atau pandangan hidup mereka.’

Dari uraian pengertian pendidikan diatas adalah, bisa dipahami bahwa
pendidikan merupakan upaya membimbing, membina, dan mengarahkan agar
peserta didik mendapatkan kebaikan. Hal ini sangat penting bagi orang tua maupun

pendidik untuk menanamkan akhlak mulia kepada anak.

2. Pengertian Akhlak

Kata Akhlak dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia mempunyai arti budi
pekerti, kelakuan. Artinya akhlak adalah segala sesuatu yang dilakukan oleh
seseorang entah baik atau buruk.®

Sedangkan menurut Imam Al-Ghazali dalam lhya Ulumuddin, Akhlak
adalah sebuah bentuk ungkapan yang tertanam dalam jiwa yang menimbulkan
perbuatan-perbuatan yang gampang dan mudah tanpa memerlukan pemikiran dan
pertimbangan.® Maka apabila keadaan yang muncul itu perbuatan baik-baik dan
terpuji secara akal dan syara’, maka itu disebut budi pekerti yang baik. Dan apabila
perbuatan-perbuatan yang muncul dari suatu keadaan, adalah perbuatan- perbuatan
buruk itu disebut budi pekerti buruk. Kemudian Imam Al-Ghazali juga
mengemukakan norma-norma kebaikan dan keburukan akhlak dilihat dari
pandangan akal pikiran dan syari’at agama Islam.Akhlak yang sesuai dengan akal
pikiran dan syari’at dinamakan akhlak mulia dan baik, sebaliknya akhlak yang
tidak sesuai dengan akal pikiran dan syari’at dinamakan akhlak tercela dan buruk.

Akhlak dalam diri manusia timbul dan tumbuh dari dalam jiwa, kemudian
berbuah ke segenap anggota yang menggerakkan amal-amal serta menghasilkan
sifat-sifat yang baik serta menjauhi segala larangan terhadap sesuatu yang buruk
yang membawa manusia kedalam kesesatan. Puncak dari akhlak itu adalah
pencapaian prestasi berupa: a) Irsyad, yakni kemampuan membedakan antara amal
yang baik dan buruk. b) Taufig, yakni perbuatan yang sesuai dengan tuntutan
Rasulullah dengan akal sehat. ¢) Hidayah, yakni gemar melakukan perbuatan baik
dan terpuji serta menghindari yang buruk dan tercela.*

Secara sederhana akhlak dapat dikatakan sebagai nilai-nilai dan sikap
hidup yang positif, yang dimiliki seseorang sehingga mempengaruhi tingkah laku,

cara berfikir dan bertindak orang tersebut, dan akhirnya menjadi tabiat

" Jalaluddin, Teologi Pendidikan, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2003), 69.
8 Team Penyusun Kamus Pembina Dan Pengembangan Bahasa, Kamus Besar Bahasa

Indonesia, 2005, 205.

29.

9 Imam Al-Ghazali, Ihya Ulumuddin Juz 3, (Bandung: Marza, 2016), 45.
10 Zulkarnain, Transformasi Nilai-nilai Pendidikan Islam, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2008),

58



MAANA: Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini | ISSN 2964-7494
Vol.3 No.1 April 2024 | Hal 53-67

hidupnya. Akhlak juga tidak hanya sebagai suatu sifat bawaan, tetapi dapat
diupayakan melalui suatu tindakan secara beruntun dan rutin.!
3. Pengertian Pendidikan Akhlak

Apabila kata akhlak ini dikaitkan dengan pendidikan, maka mempunyai
pengertian bahwa pendidikan akhlak adalah penanaman, pengembangan, dan
pembentukan akhlak yang mulia didalam diri peserta didik. Pendidikan akhlak
merupakan suatu program pendidikan atau pelajaran khusus, akan tetapi lebih
merupakan satu dimensi dari seluruh usaha pendidikan.*2

Adapun obyek pendidikan akhlak ialah semua perbuatan manusia untuk
ditetapkan apakah perbuatan itu termasuk baik atau buruk, atau semua perbuatan
yang timbul dari orang yang melakukannya dengan sengaja dan ikhtiar serta dia
mengetahui sewaktu melakukan apa yang diperbuat. Inilah yang dapat diberi
hukum baik dan buruk.®®

Pemikiran Imam Al-Ghazali tentang pendidikan lebih cenderung pada
pendidikan moral dengan pembinaan budi pekerti dan penanaman sifat-sifat
keutamaan pada peserta didik. Sebagaimana rumusannya tentang akhlak sebagai
sifat yang mengakar dalam hati yang mendorong munculnya perbuatan tanpa
pertimbangan dan pemikiran, sehingga sifat yang seperti itulah yang telah
mewujud menjadi karakter seseorang. Konsep pendidikan ini erat sekali
hubungannya dengan tujuan pendidikan untuk membentuk karakter positif dalam
perilaku peserta didik dimana karakter positif ini tiada lain adalah penjelmaan
sifat-sifat mulia Tuhan dalam kehidupan manusia.

Sehingga pendidikan akhlak dalam Islam bukan sekedar objek kajian yang
jauh dari realitas. Akan tetapi akhlak Islam ini dapat diaplikasikan dan dapat ditiru
oleh setiap manusia. Sehingga jika setiap individu konsisten dengannya maka akan
tercipta keamanan dan ketentraman dalam masyarakat. Sedangkan jika akhlak
Islami ini tidak diterapkan dalam kehidupan, maka tidak ada kestabilan dan
ketenangan dalam diri setiap individu dan masyarakat secara umum.

Akhlak juga dapat dikatakan sebagai proses perkembangan, dan
pengembangan akhlak adalah sebuah proses berkelanjutan dan tak pernah (never
ending process) selama manusia hidup dan selama sebuah bangsa ada dan tetap
berusaha. Pendidikan akhlak harus menjadi bagian terpadu dari pendidikan alih
generasi agar menciptakan generasi yang berakhlak.

Dari sini dapat dipahami bahwa pendidikan akhlak tidak hanya

mengajarkan mana yang benar dan mana yang salah kepada beserta didik, tetapi

11 Daryanto Suryatri Darmiatun, Implementasi Pendidikan Karakter di Sekolah, (Yogyakarta:
Gava Media, 2013), 4.

2 Abudin Nata, Akhlak Tasawuf, (Jakarta: Rajawali Pers, 2012), 96.

13 Sahilun A. Nasir, Tinjauan Akhlak, (Surabaya: Al-lkhlas, 1991), 20.

59



MAANA: Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini | ISSN 2964-7494
Vol.3 No.1 April 2024 | Hal 53-67

juga menanamkan kebiasaan (habituaction) tentang yang baik sehingga peserta
didik paham, mampu merasakan, dan mau melakukannya.

B. Pendidikan Akhlak Anak Usia Dini menurut Al-Ghazali
1. Konsep Pendidikan Akhlak Anak Usia Dini

Masa usia dini (0-6 tahun) merupakan periode kritis bagi perkembangan
manusia, termasuk dalam pembentukan Akhlak. Pada masa ini, anak-anak
bagaikan spons yang mudah menyerap informasi dan meniru perilaku orang- orang
di sekitarnya.

Usia dini adalah momen sangat penting dalam perkembangan dan
kemajuan anak, tidak hanya perkembangan otak anak yang cepat, tahun-tahun
awal biasanya disebut juga dengan masa keemasan, dimana pada masa ini segala
rangsangan terhadap segala aspek perkembangan memegang peranan penting
dalam tumbuh kembang anak selanjutnya. Bagi Santrock,pada umur 2 tahun,
kemajuan otak anak- anak menggapai dekat 75% dari dimensi otak orang berusia.
Pada umur 5 tahun, kemajuan otak anak- anak mencapai 90% dari dimensi otak
orang berusia. Oleh karena itu, pendidikan pada anak usia dini sangat penting dan
berpengaruh pada saat dewasa.

Pembentukan Akhlak manusia melalui pendidikan akhlak juga tidak bisa
terlepas dari faktor lingkungan, baik keluarga maupun masyarakat. Dalam kaitan
ini, maka nilai-nilai akhlak mulia hendaknya ditanamkan sejak dini melalui
pemudayaan dan pembiasaan. Kebiasaan itu kemudian dikembangkan dan
diaplikasikan dalam pergaulan hidup kemasyarakatan. Disini diperlukan peran
para pemuka agama serta lembaga-lembaga keagamaan yang dapat mengambil
peran terdepan dalam membina akhlak mulia dikalangan umat.**

Konsep pendidikan akhlak sangatlah penting dimiliki atau ditanamkan
pada seseorang agar terciptanya anak yang berakhlak mulia. Karena akhlak bangsa
merupakan aspek penting dari kualitas sumber daya manusia. Akhlak atau karakter
yang berkualitas perlu dibentuk dan dibina sejak usia dini. Freud mengemukakan
bahwasannya, “kegagalan penanaman kepribadian yang baik di usia dini dapat
membentuk pribadi yang bermasalah dimasa dewasanya kelak.*® Oleh karenanya
kesuksesan orang tua membimbing anaknya dalam mengatasi konflik kepribadian
di usia dini sangat menentukan kesuksesan anak dalam kehidupan di masa
dewasanya kelak.

Tugas yang pertama dan utama seorang alim ulama’, pengajar-pengajar
agama dan pemimpin-pemimpin Islam ialah mendidik anak-anak, pemuda-

pemuda, putera-puteri, orang-orang dewasa dan masyarakat umumnya, supaya

14 Said Agil Al-Munawar, Al-Qur’an: Membangun Tradisi Kesalehan Hakiki, (Jakarta: Ciputat
Press, 2002), 27.

15 Masnur Muchlish, Pendidikan Karakter (Menjawab Tantangan Krisis Multimedmensional),
(Jakarta: Bumi Aksara, 2013), 35.

60



MAANA: Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini | ISSN 2964-7494
Vol.3 No.1 April 2024 | Hal 53-67

semuanya itu berakhlak yang mulia dan berbudi pekerti yang halus.'® Akhlak
merupakan cerminan dari iman yang mencakup dalam segala bentuk perilaku.
Pendidikan akhlak juga harus diberikan kepada anak-anak sejak dini agar mereka
kelak menjadi manusia yang diridhoi oleh Allah swt dan dapat menghargai semua
orang.

Pendidikan aklak menurut Al-Ghazali adalah pendidikan non formal dan
pendidikan formal. Pendidikan ini berawal dari non formal, yaitu dalam lingkup
keluarga, yaitu dengan mengarahkan anak kepada hal yang positif. Al-Ghazali
menganjurkan metode cerita (hikayat), dan keteladanan (uswah al hasanah). Anak
dibiasakan melakukan kebaikan. Didalam pergaulan, anak pun perlu diperhatikan,
karena pergaulan dan lingkungan sangat besar pengaruhnya dalam pembentukan
keperibadian anak-anak.

Selanjutnya apabila anak sudah mencapai usia sekolah, maka kewajiban
orang tua adalah memberikan pendidikan formal dengan menyekolahkan ke
sekolah yang baik, dimana ia diajarkan al-Quran, Hadits dan hal-hal yang
bermanfaat. Selain itu, untuk pendidikan formal, al-Ghazali mensyaratkan adanya
seorang guru atau mursyid yang mempunyai kewajiban antara lain: mencontoh
Rasulullah tidak meminta imbalan, bertanggung jawab atas keilmuannya, dan
membatasi pelajaran menurut pemahaman peserta didik. Dalam mendidik anak
diperlukan adanya pujian (reward) dan hukuman (punishment) baik dalam
lingkungan keluarga maupun sekolah agar tidak terperosok kepada yang jelek. Jika
anak itu melakukan kesalahan, jangan dibukakan di depan umum. Bila terulang
lagi, diberi ancaman dan sanksi yang lebih berat dari yang semestinya. Selain itu,
anak juga punya hak istirahat dan bermain, tetapi permainan yang mendidik, dan
sebagai hiburan anak.

Pendidikan akhlak dalam konsepsi al-Ghazali tidak hanya terbatas pada apa
yang dikenal dengan teori menengah saja, akan tetapi meliputi sifat keutamaannya
yang bersifat pribadi, akal dan amal perorangan dalam masyarakat. Atas dasar
itulah, pendidikan akhlak menurut al-Ghazali memiliki tiga dimensi, yakni (1)
dimensi diri, yakni orang dengan dirinya dan tuhan, (2) dimensi sosial, yakni
masyarakat, pemerintah dan pergaulan dengan sesamanya, dan (3) dimensi
metafisik, yakni akidah dan pegangan dasar.

Selanjutnya, Al-Ghazali mengatakan terdapat empat hal yang dapat
dikatakan berakhlak, yatu: 1. Perbuatan yang baik dan buruk, 2. Kemampuan
melakukan perbuatan, 3. Kesadaran akan melakukan perbuatan itu, 4. Kondisi jiwa

yang membuatnya condong kepada salah satu dari dua sisi dan yang

16 Mahmud Yunus, Pendidikan dan Pengajaran, (Jakarta: Hidakarya Agung, 2006), 12.

61



MAANA: Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini | ISSN 2964-7494
Vol.3 No.1 April 2024 | Hal 53-67

membuatnya mudah untuk mengerjaknnya salah satu dari dua perkara yang baik

ataupun yang buruk.’

Oleh karenanya pendidikan dalam penanaman akhlak yang baik itu sangat
penting. Menurut beberapa sumber penanaman akhlak dalam perannya didalam
bidang pendidikan adalah sebagai berikut:

1. Pembinaan watak (jujur, cerdas, peduli, tangguh, sopan, tanggung jawab dll)
merupakan tugas pendidikan.

2. Mengubah kebiasaan buruk tahap demi tahap yang pada akhirnya menjadi
baik. Dapat mengubah kebiasaan senang tetapi jelek yang pada akhirnya
menjadi benci tetapi menjadi baik.

3. Akhlak merupakan sifat yang tertanam didalam jiwa dan dengan sifat itu
seseorang secara spontan dapat dengan mudah memancarkan sikap, tindakan
dan perbuatan.

4. Akhlak adalah sifat yang terwujud dalam kemampuan daya dorong dari dalam
keluar untuk menampilkan perilaku terpuji dan mengandung kebajikan.

Begitu pentingnya pendidikan akhlak di negeri ini, untuk itu bagi para guru,
masyarakat maupun orang tua hendaknya senantiasa menanamkan akhlak ataupun
karakter pada anaknya maupun anak didiknya. Khususnya bagi lembaga sekolah
baik secara langsung maupun tidak langsung berkewajiban menyelenggarakan
program pelayanan yang bernuansa nilai-nilai pendidikan akhlak dan berkarakter
Islami.

Menurut penulis, pendidikan akhlak sangatlah penting terutama dalam
mengatasi degradasi moral, pada saat ini adanya pendidikan yang berbasis akhlak
merupakan cara yang efektif. Hal ini sesuai dengan konsep yang diusung oleh
Imam Al-Ghazali yang juga mengatakan bahwa seorang juga perlu adanya
pendidikan yang membentuk mental yang Islami dan diisi dengan nilai-nilai
spiritual .18
2. Tujuan Pendidikan Akhlak

Imam Al-Ghazali memiliki pandangan yang berbeda dengan kebanyakan
ahli filsafat pendidikan Islam mengenai tujuan pendidikan akhlak. Beliau
menekankan tugas pendidikan terutama pendidikan akhlak adalah mengarah
kepada realisasi tujuan keagamaan dan akhlak, dimana fadhilah (keutamaan) dan
tagarrub kepada Allah merupakan tujuan yang paling penting dalam pendidikan.

Tujuan pendidikan akhlak menurut Al-Ghazali terdiri dari 2 aspek yaitu

tercapainya kesempurnaan insani yang bermuara pada pendekatan diri kepada

17" Al-Ghazali, Ihya Ulumuddin (Terjemahan Syeikh Jamaluddin Al-Qasimi Ringkasan Ihya
Ulumuddin), (Jakarta: PT Darul Falah, 2016), 297.
181 bid, 30.

62



MAANA: Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini | ISSN 2964-7494

Vol.3 No.1 April 2024 | Hal 53-67

Allah dan sempurnanya insani yang bermuara pada kebahagiaan dunia dan
akhirat.

Sedangkan tujuan pendidikan akhlak yang ingin diajarkan pada anak usia
dini menurut Al-Ghazali, yaitu:

Membentuk perilaku yang terpuji

I

Mendekatkan diri kepada sang pencipta

Mendapatkan ilmu pengetahuan

2 o

Menciptakan keseimbangan diri

Mencari keridhaan Allah

Mendapatkan ketenangan dan ketentraman
Membiasakan diri untuk berperilaku baik
Metode Pendidikan Akhlak

w Q@ - oo

Pendidikan akhlak adalah proses pembinaan budi pekerti anak sehingga
menjadi budi pekerti yang mulia (akhlaqul karimah). Dalam hal ini orangtua
sangat berperan dalam memberikan pendidikan agama secara menyeluruh. Selain
itu, akhlak anak-anak bergantung pada kebiasaan dan perilaku orangtua di rumah.
Anak-anak akan mencontoh ayah dan ibunya dalam berperilaku. Oleh karena itu,
sudah semestinya orangtua dapat menjadi contoh teladan bagi anak- anaknya,
seperti sopan santun dalam bertutur maupun berprilaku sehari-hari. Dalam
mengajarkan pendidikan akhlak di rumah, orangtua dapat mengajarkan dari hal-
hal yang kecil terlebih dahulu seperti berbakti pada orangtua, menuruti kata-kata

orangtua, sopan kepada orangtua dan saudara-saudara, dan sebagainya.

Hal ini sejalan dengan pemikiran Al-Ghazali, beliau mengemukakan
metode mendidik anak dengan memberi contoh, latihan dan pembiasaan (drill)
kemudin nasihat dan anjuran sebagai alat pendidikan dalam rangka membina
kepribadian anak sesuai dengan ajaran Islam. Pembentukan kepribadian itu
berlangsung secara berangsur-angsur dan berkembang sehingga merupakan proses

menuju kesempurnaan.

Setiap pendidik menyadari bahwa dalam pembinaan pribadi anak sangat
diperlukan pembiasaan-pembiasaan dan latihan-latihan yang cocok dan sesuali
dengan perkembangan jiwanya. Karena pembiasaan dan latihan tersebut akan
membentuk sikap tertentu pada anak, yang lambat laun sikap itu akan bertambah
jelas dan kuat, akhirnya tidak tergoyahkan lagi, karena telah masuk menjadi bagian
pribadinya. Untuk membina anak agar mempunyai sifat-sifat terpuji, tidaklah
mungkin dengan penjelasan pengertian saja, akan tetapi perlu membiasakannya
untuk melakukan yang baik yang diharapkan nanti dia akan mempunyai sifat-sifat

itu, dan menjauhi sifat tercela. Kebiasaan dan latihan

63



MAANA: Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini | ISSN 2964-7494
Vol.3 No.1 April 2024 | Hal 53-67

itulah yang membuat dia cenderung kepada melakukan yang baik dan

meninggalkan yang kurang baik.®

Oleh karena itu, Imam Al-Ghazali sangat menganjurkan agar mendidik
anak dan membina akhlaknya dengan cara latihan-latihan dan pembiasaan-
pembiasaan yang sesuai dengan perkembangan jiwanya walaupun seakan-akan

dipaksakan, agar anak dapat terhindar dari akhlak yang buruk.

Metode pendidikan terbagi menjadi beberapa metode menurut Al-Ghazali

yaitu:

a. Metode belajar, yang mana metode ini memusatkan perhatian sepenuhnya agar
kita mengetahui tujuan dari ilmu pengetahuan yang sedang di pelajari,
mempelajari ilmu pengetahuan dari yang sederhana sampai dengan ilmu
pengetahuan yang mendalam serta memperhatikan sistematika pembahasan

dari ilmu pengetahuan.

b. Metode mengajar, guru harus memperhatikan tingkat kecerdasan pikiran anak,
dengan menerangkan ilmu pengetahuan dengan sejelas-jelasnya, mengajarkan
ilmu pengetahuan dari yang kongkrit kepada ilmu yang abstrak, serta

mengajarkan ilmu pengetahuan secara berangsur-angsur.

c. Metode mendidik, guru bisa memberikan soal-soal atau latihan-latihan dan
memberikan pengetahuan serta memberikan nasehat-nasehat, agar anak tidak
terjerumus dari pergaulan yang buruk, dan mendidik anak dengan cara yang

lemah lembut dan menyenangkan.

Selain itu, Al-Ghazali juga menjelaskan bahwa akhlak dapat dirubah

melalui pendidikan, hal ini dapat dilakukan melalui beberapa metode yaitu

a. Metode keteladanan. Metode keteladanan adalah metode influitif yang paling
meyakinkan keberhasilannya dalam mempersiapkan dan membentuk moral
spiritual dan sosial dalam diri seseorang. Sebab metode ini setiap seseorang
yang menggunakan metode ini maka ia akan meniru setiap hal yang baik dalam
pandangan. Metode keteladanan merupakan suatu cara untuk mengajarkan

ilmu dengan mencotohkan secara langsung kepada anak.

b. At-Tajribah. At-Tajribah adalah metode pengalaman dengan memperkenalkan
kekurangan-kekurangan yang dimiliki anak didik secara langsung tanpa
melalui teori terlebih dahulu. Cara ini dapat ditempuh dengan cara sebagai

berikut: 1) Berteman atau dekat dengan orang yang berbudi

19 Zakiah Daradjat, llmu Jiwa Agama, (Jakarta: Bulan Bintang, 2003), 73.

64



MAANA: Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini | ISSN 2964-7494
Vol.3 No.1 April 2024 | Hal 53-67

pekerti yang baik, dengan pengenalan langsung budi pekerti teman dekatnya
maka anak akan mengenali kekurangan yang ia miliki sehingga ia akan mudah
memperbaikinya. 2) Mangambil pelajaran langsung dari musuhnya karena
musuh selalu mencari kekurangan lawannya. Dengan demikian, kekurangan
dapat diketahui dan selanjutnya berusaha untuk memperbaikinya.

3) Belajar langsung dari masyarakat umum. Dari masyarakat ia dapat melihat
perbuatan yang bermacam-macam sehingga ia bisa melihat kebaikan untuk
diterapkan dalam dirinya dan keburukan untuk dihindari.

c. Riyadhah. Metode ini merupakan latihan kejiwaan melalui upaya
membiasakan diri agar tidak melakukan perihal yang mengotori jiwanya. Suatu
pembiasaan biasanya dilakukan terus menerus secara rutin sehingga seseorang
benar-benar terlatih, khususnya dalam manahan diri agar jauh dari berbuat

maksiat atau dosa.

d. Mujahadah. Mujahadah merupakan usaha keras dan sungguh-sungguh.
Bermujahadah adalah memimpin diri sendiri melawan dorongan diri yang
rendah.?’ Dengan kata lain, bermujahadah adalah memerangi dorongan dan
hasrat diri yang rendah.

Metode lain yang digunakan Al-Ghazali dalam pendidikan akhlak adalah
memperhatikan tingkat perkembangan kepribadian anak didik sesuai dengan
perkembangan jiwa dan intelektualnya. Hal ini karena ketidak sesuai materi akan

menyebabkan kesulitan dan kebingungan bagi anak didik.

PENUTUP
Simpulan

Salah satu pesan penting dari Al-Ghazali adalah perlunya memberikan
perhatian yang serius terhadap pendidikan anak-anak sejak usia dini. Menurutnya,
pendidikan yang diberikan pada masa-masa awal kehidupan akan sangat
mempengaruhi perkembangan kepribadian anak di masa depan. Karena Anak usia dini
(0-6 tahun) adalah masa yang sangat penting dalam perkembangan manusia. Pada
masa ini, anak mengalami pertumbuhan dan perkembangan yang pesat, baik secara
fisik, kognitif, sosial, maupun emosional.

Dalam konteks ini, Al-Ghazali menyampaikan gagasan tentang bagaimana
pendidikan akhlak dan moral seharusnya dirancang dan dilaksanakan dalam
pendidikan Islam. Pendidikan akhlak yang diberikan kepada anak usia dini agar anak
bisa membedakan perbuatan baik dan perbuatan yang tidak baik,. Begitu pentingnya

pendidikan akhlak yang diberikan kepada anak sebagai penerus agama dan Negara ini

20 Imam Al-Ghazali, Ihya Ulumuddin Jilid 111 (Menghidupkan lIMu-IImu Agama), (Bandung:
Marza, 2016), 369.

65



MAANA: Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini | ISSN 2964-7494
Vol.3 No.1 April 2024 | Hal 53-67

memberikan harapan agar anak bisa menjadi peribadi yang baik. Hal ini dikarenakan
akhlak sebagai proses perkembangan, dan pengembangan akhlak adalah sebuah proses
berkelanjutan yang tak pernah berhenti (never ending process) selama manusia hidup
dan selama sebuah bangsa ada dan tetap berusaha.

Dari sini dapat dipahami bahwa pendidikan akhlak tidak hanya mengajarkan
mana yang benar dan mana yang salah kepada beserta didik, tetapi juga menanamkan
kebiasaan (habituaction) tentang yang baik sehingga peserta didik paham, mampu
merasakan, dan mau melakukannya

Imam Al-Ghazali membagi konsep pendidikan akhlak menjadi dua, yaitu
pendidikan formal dan non formal. Pendidikan non formal dilakukan di lingkungan
keluarga, dengan mengarahkan anak kepada hal yang positif melalui metode cerita
(hikayat), dan keteladanan (uswah al hasanah). Sedangkan untuk pendidikan formal,
Al-Ghazali menekankan pentingnya keberadaan seorang guru yang memiliki tanggung
jawab, termasuk keterampilan dalam mengajar sesuai dengan pemahaman para murid.
Konsep pemikiran Al-Ghazali tentang pendidikan akhlak pada anak bertujuan untuk
membentuk karakter anak agar mereka dapat meraih kebahagiaan baik di dunia
maupun di akhirat.

Sedangkan tujuan pendidikan akhlak yang ingin diajarkan pada anak usia dini
menurut Al-Ghazali, yaitu: membentuk perilaku yang terpuji, mendekatkan diri kepada
sang pencipta, mendapatkan ilmu pengetahuan, menciptakan keseimbangan diri,
mencari keridhaan Allah, mendapatkan ketenangan dan ketentraman, membiasakan
diri untuk berperilaku baik. Semua itu bertujuan untuk tercapainya kesempurnaan
insani yang bermuara pada pendekatan diri kepada Allah dan sempurnanya insani yang
bermuara pada kebahagiaan dunia dan akhirat. Selain itu, Al-Ghazali juga menjelaskan
bahwa akhlak dapat dirubah melalui pendidikan dengan menggunakan beberapa

metode yaitu metode keteladanan, at- Tajribah, riyadhah, dan mujahadah.

DAFTAR PUSTAKA

A. Fatah Yasin. Dimensi-dimensi Pendidikan Islam.Malang: UIN Malang Press.
2008.

Abudin Nata. Akhlak Tasawuf. Jakarta: Rajawali Pers. 2012.

Abudin Nata. Pemikiran Pendidikan Islam dan Barat. Jakarta: Rajawali Pers. 2012.

Al-Ghazali. Ihya Ulumuddin (Terjemahan Syeikh Jamaluddin Al-Qasimi Ringkasan
Ihya Ulumuddin). Jakarta: PT Darul Falah. 2016.

66



MAANA: Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini | ISSN 2964-7494
Vol.3 No.1 April 2024 | Hal 53-67

Daryanto Suryatri Darmiatun. Implementasi Pendidikan Karakter di Sekolah.
Yogyakarta: Gava Media. 2013.

Imam Al-Ghazali. Ihya Ulumuddin Jilid 11 (Menghidupkan 1IMu-llmu Agama).
Bandung: Marza. 2016.

Jalaluddin. Teologi Pendidikan. Jakarta: Raja Grafindo Persada. 2003.

Mahmud Yunus. Pendidikan dan Pengajaran. Jakarta: Hidakarya Agung. 2006.

Masnur  Muchlish.  Pendidikan  Karakter (Menjawab  Tantangan  Krisis
Multimedmensional). Jakarta: Bumi Aksara. 2013.

Pupuh Fathurrohman. Et. Al. Pengembangan Pendidikan Karakter. Bandung: PT
Rafika Aditama. 2013.

Ridwan Abdullah Sani. Pendidikan Karakter. Jakarta: Bumi Aksara. 2016.

Sahilun A. Nasir. Tinjauan Akhlak. Surabaya: Al-1khlas. 1991.

Said Aqgil Al-Munawar. Al-Qur’an: Membangun Tradisi Kesalehan Hakiki. Jakarta:
Ciputat Press. 2002.

Suyadi. Strategi Pembelajaran Pendidikan Karakter. Bandung: PT Remaja
Rosdakarya. 2013.

Team Penyusun Kamus Pembina Dan Pengembangan Bahasa, Kamus Besar
Bahasa Indonesia.

Zakiah Daradjat. llmu Jiwa Agama. Jakarta: Bulan Bintang. 2003.

Zulkarnain. Transformasi Nilai-nilai Pendidikan Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.
2008.

67



