
MAANA: Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini | ISSN 2964-7494 

Vol.3 No.1 April 2024 | Hal 53-67 

53 

 

 

 

 

PENDIDIKAN AKHLAK ANAK USIA DINI MENURUT IMAM 

AL- GHOZALI 

 

 

Lailatul Maghfiroh  

Universitas Islam Darul ‘ulum 

 

 

Abstract 

The purpose of this study is to determine Al-Ghazali's views on moral education 

for early childhood. Al-Ghazali's views in the field of education can at least be used 

as one of the inspirations to reorganize moral education for early childhood. This 

research method is a literature study and is a type of descriptive qualitative research. 

The data source for this study is data obtained from written sources using content 

analysis. The results of this study, according to Al-Ghazali, the concept of moral 

education is divided into two, namely formal and non-formal education. Non-formal 

education is carried out in the family environment, by directing children to positive 

things through the story method (hikayat), and exemplary behavior (uswah al 

hasanah). While for formal education, Al-Ghazali emphasized the importance of the 

existence of a teacher who has responsibility, and skills in teaching according to the 

understanding of the students. The purpose of moral education according to Al-Ghazali 

consists of 2 aspects, namely achieving human perfection which leads to approaching 

Allah and human perfection which leads to happiness in the world and the hereafter. 

In addition, Al-Ghazali also explained that morals can be changed through education 

using several methods, namely the exemplary method, at-Tajribah, riyadhah, and 

mujahadah. 

 

Keywords: Moral Education, Early Childhood, Imam Al-Ghazali 

 

 

Abstrak 
Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mengetahui bagaimana pandangan Al Ghazali 

terhadap pendidikan akhlak kepada anak usia dini. Pandangan Al-Ghazali di bidang pendidikan 

setidaknya bisa dijadikan salah satu inspirasi untuk menata kembali pendidikan akhlak bagi 

anak usia dini. Metode penelitian ini adalah penelitian studi literatur dan termasuk jenis 

penelitian kualitatif deskriptif. Sumber data penelitian ini adalah berupa data yang diperoleh 

dari sumber tertulis dengan menggunakan analisis isi (content analysis). Hasil penelitian ini, 

menurut Al-Ghazali, konsep pendidikan akhlak dibagi menjadi dua, yaitu pendidikan formal 

dan non formal. Pendidikan non formal dilakukan di lingkungan keluarga, dengan 

mengarahkan anak kepada hal yang positif melalui metode cerita (hikayat), dan keteladanan 

(uswah al hasanah). Sedangkan untuk pendidikan formal, Al-Ghazali menekankan pentingnya 

keberadaan seorang guru yang memiliki tanggung jawab, dan keterampilan dalam mengajar 

sesuai dengan pemahaman para murid. Tujuan pendidikan akhlak menurut Al-Ghazali terdiri 

dari 2 aspek yaitu tercapainya kesempurnaan insani yang bermuara pada pendekatan diri 

kepada Allah dan sempurnanya insani yang bermuara pada kebahagiaan dunia dan akhirat. 

Selain itu, Al-Ghazali juga menjelaskan bahwa akhlak dapat dirubah melalui pendidikan 

dengan menggunakan beberapa metode yaitu metode keteladanan, at-Tajribah, riyadhah, dan 

mujahadah. 

 

Kata kunci: Pendidikan Akhlak, Anak Usia dini, Imam Al-Ghazali 
  

 



 MAANA: Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini | ISSN 2964-7494 

Vol.3 No.1 April 2024 | Hal 53-67 
 

54 

 

 

 

 

PENDAHULUAN 

 

Pendidikan merupakan usaha manusia untuk menumbuhkan dan 

mengembangkan potensi-potensi pembawaan baik jasmani maupun rohani sesuai 

dengan nilai karakter yang ada di masyarakat. Pendidikan selalu menjadi tumpuan 

harapan untuk mengembangkan individu dan investasi dalam upaya menghasilkan 

sumber daya manusia yang berkualitas.1 Kebutuhan manusia akan pendidikan 

merupakan suatu yang sangat mutlak dalam hidup ini, Fatah Yasin mengutip perkataan 

John Dewey yang juga dikutip dalam bukunya Zakiyah Daradjat menyatakan bahwa 

“Pendidikan merupakan salah satu kebutuhan manusia guna membentuk dan 

mempersiapkan pribadinya agar hidup dengan disiplin”.2 

Prinsip pendidikan adalah menuntun manusia menuju kehidupan yang lebih 

baik, serta menyiapkan pribadi yang berkualitas dalam menempuh kehidupan yang 

akan datang. Persoalan yang dihadapi oleh pendidikan saat ini adalah pembentukan 

akhlak, yang merupakan benteng utama dalam menjaga moralitas manusia. Akhlak 

merupakan salah satu dari ajaran Islam yang harus dimiliki oleh setiap individu muslim 

dalam kehidupannya sehari-hari. Akhlak juga merupakan situasi batiniah manusia 

memproyeksikan dirinya kedalam perbuatan-perbuatan lahiriyah yang akan tampak 

sebagai wujud nyata dari hasil perbuatan baik atau buruk menurut Allah SWT dan 

manusia. Oleh karena itu, akhlak menjadi sangat penting artinya bagi manusia dalam 

hubungannya dengan sang Khaliq dan dengan sesama manusia. 

Pembentukan akhlak ini tidak dapat dilakukan dengan instan, harus dilakukan 

secara berkelanjutan melalui proses pendidikan agar akhlak baik dapat mengakar dalam 

diri anak. Pendidikan akhlak merupakan upaya yang dilakukan untuk membantu 

mengembangkan dan mengarahkan individu dari sifat bawaannya menuju peradaban 

yang lebih baik. Prinsip yang harus diterapkan dalam pendidikan akhlak ialah 

keselarasan antara niat, ucapan dan perbuatan. 

Penanaman pendidikan akhlak harus dimulai sejak anak masih dalam 

kandungan, dilanjutkan dengan masa-masa golden age, sampai anak tumbuh dewasa. 

Anak usia dini dalam rentang usia 0-6 tahun adalah pribadi yang unik, daya serap anak 

pada usia ini sangat tinggi. Sehingga pada usia mereka sangat mudah untuk 

menanamkan akhlak baik dalam diri anak tersebut. Pendidikan akhlak harus 

ditanamkan sejak usia dini kepada anak, karena pendidikan akhlak merupakan perkara 

yang sangat urgent, sehingga tidak boleh diabaikan, kebaikannya akan dirasakan orang 

lain maupun masyarakat secara luas. 

 

 

 

1 Ridwan Abdullah Sani, Pendidikan Karakter, (Jakarta: Bumi Aksara, 2016), 5. 
2 A. Fatah Yasin, Dimensi-dimensi Pendidikan Islam, (Malang: UIN Malang Press, 2008), 15. 



 MAANA: Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini | ISSN 2964-7494 

Vol.3 No.1 April 2024 | Hal 53-67 
 

55 

 

 

 

 

Dampak globalisasi serta berkembangnya zaman yang begitu pesat membuat 

pendidikan akhlak pada anak usia dini merosot drastis. Masalah yang terjadi pada 

pendidikan akhlak kita saat ini adalah adanya ketidakseimbangan pendidikan akhlak 

dalam perkembangan anak usia dini. Saat ini sebagian besar banyak yang menerapkan 

pendidikan karakter yang dipromosikan oleh Thomas Lickona maupun Lawrence 

Kohlberg. Padahal, bila dilihat ulang ternyata konsep yang mereka bawa tidak sesuai 

dengan prinsip ataupun konsep pendidikan karakter dalam Islam (akhlak), karena 

hanya mengarah pada dimensi sosial yang tidak memberikan sentuhan pada dimensi 

religius. Sehingga memberikan implikasi buruk pada output yang dihasilkan dari 

peserta didik, awalnya mengharapkan pada baiknya akhlak tapi yang timbul malah 

sebaliknya. Hal tersebut dapat dilihat pada fakta yang terjadi yaitu banyaknya 

pergaulan bebas antar remaja, perkelahian, pemakaian narkoba, pembunuhan, tindak 

kriminal dan lain sebagainya yang kerap menghiasi media informasi. 

Semua masalah itu terjadi akibat kurangnya atau minimnya pengetahuan 

akhlak yang baik dikarenakan pendidikan yang salah dan tidak sesuai dengan agama, 

karena selama ini nilai-nilai yang ditanamkan kepada anak-anak khususnya zaman 

sekarang hanya berupa nilai-nilai yang mencontoh kebaratan yang mengedepankan 

intelektualitas dan mengesampingkan nilai-nilai moralitas yang didapatkan di sekolah, 

keluarga atau lingkungan sekitar. Dengan demikian, mekanisme pendidikan di 

Indonesia, dengan menempatkan kreativitas intelektualitas mengutamakan 

kemampuan keilmuan sebagai landasan pembangunan negara tapi melupakan 

moralitas3 Oleh karena itu perlu adanya solusi untuk memperbaiki pendidikan akhlak 

yang dimulai pada anak usia dini dan juga betapa pentingnya membina serta mendidik 

pendidikan akhlak dari anak usia dini. 

Melihat fenomena tersebut, sebagian kalangan berkesimpulan bahwa 

degradensi moral itu terjadi dikarenakan pengetahuan agama dan moral atau budi 

pekerti yang didapatkan peserta didik di bangku sekolah ternyata tidak terdampak 

terhadap perubahan sikap watak dan perilaku dalam kehidupan sehari-hari. Dengan 

demikian, untuk mengatasi kemerosotan moral yang selama ini terjadi maka para 

pembuat kebijakan baik pemerintah, orang tua, dan masyarakat semuanya perlu 

membuat sebuah pembenahan sistem pendidikan dan menerapkan pendidikan akhlak 

sebagai sebuah jembatan alternatif untuk mengatasi praktik demoralisasi yang terjadi 

di negeri ini. 

Hal yang sangat menarik untuk dibahas pada tulisan ini adalah pandangan Al-

Ghazali  terhadap  pendidikan  akhlak  kepada  anak  usia  dini,  serta  sistem 
 

3 Pupuh Fathurrohman. Et. Al, Pengembangan Pendidikan Karakter, (Bandung: PT Rafika 

Aditama, 2013), 10. 



 MAANA: Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini | ISSN 2964-7494 

Vol.3 No.1 April 2024 | Hal 53-67 
 

56 

 

 

 

 

pendidikan dan pengajaran yang ingin diberikan. Al-Ghazali merupakan tokoh ulama 

muslim yang pemikirannya dalam berbagai bidang khususnya bidang falsafat, 

termasuk dalam bidang pendidikan akhlak. Dalam hal tersebut, baiknya kita 

menghadirkan atau menggali ulang tentang sosok Al-Ghazali sebagai seorang pendidik 

dengan gagasan serta motode-metode di dalam bidang pendidikan akhlak bagi anak 

usia dini. Hal ini menjadi sangat penting untuk dibahas, karena pada anak usia dini lah 

kita bisa dengan mudah untuk mengajarkan bagaimana akhlak yang baik dan bisa anak 

tersebut tanamkan pada dirinya, sehingga ketika dia sudah dewasa semakin mendalam 

dan semakin baik akhlaknya. 

Pemikiran Al-Ghazali di bidang pendidikan setidaknya bisa dijadikan salah 

satu inspirasi atau pacuan untuk memulai kemajuan dalam pendidikan akhlak bagi anak 

usia dini. Maka penulis mencoba menggangkat masalah pemikiran Al-Ghazali terhadap 

pendidkan akhlak bagi anak usia dini. 

Oleh sebab itu kajian mengenai akhlak dan bagaimana pola pendidikan akhlak 

menurut al-Ghazali menjadi sangat penting sehingga dapat ditemukan konsep- konsep 

utamanya untuk dĳadikan landasan dan acuan dalam pengembangan pendidikan Islam 

sebagaimana yang diharapkan. Salah satu tujuan pendidikan Islam adalah untuk 

membentuk pribadi muslim yang mendekati kepada kesempurnaan dengan cara 

internalisasi pendidikan akhlak. Berangkat dari masalah-masalah yang terjadi 

mengenai akhlak Maka menurut penulis sangat penting untuk mendalami pemikiran 

Al-Ghazali dalam pendidikan akhlak. Oleh karenanya nya penulis akan membahas dan 

memaparkan pendapat Al Ghazali dengan judul Pendidikan Akhlak Anak Usia Dini 

Menurut Imam Al-Ghazali. 

METODE PENELITIAN 

Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode 

penelitian studi literatur. Tujuan penggunakan metode studi literatur adalah sebagai 

langkah awal dalam perencanaan pada penelitian dengan memanfaatkan kepustakaan 

untuk memperoleh data tanpa perlu terjun langsung dilapangan. 

Jenis penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah penelitian 

kualitatif deskriptif, karena masalah yang sedang dikaji tentang pemikiran seorang 

tokoh mengenai pendidikan akhlak anak usia dini. 

Sumber data yang digunakan dalam penelitian ini adalah berupa data yang 

diperoleh dari sumber tertulis. Diantaranya adalah buku, dan artikel jurnal yang 

membahasa kajian ini. Setelah mendapatkan sumber data sebagai referensi, maka 

dilanjutkan dengan analisis data kajian pustaka yang dilakukan menggunakan analisis 

isi (content analysis). 



 MAANA: Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini | ISSN 2964-7494 

Vol.3 No.1 April 2024 | Hal 53-67 
 

57 

 

 

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 

A. Pengertian Pendidikan Akhlak 

1. Pengertian Pendidikan 

 

Berdasarkan kamus besar bahasa Indonesia, pendidikan adalah proses 

untuk mengubah sikap dan tingkah laku seseorang maupun sekelompok orang 

dengan tujuan untuk mendewasakan seseorang melalui usaha pengajaran dan 

pelatihan.4 Sedangkan menurut UU No.20 tahun 2003, Pendidikan adalah upaya 

sadar dan terencana dalam proses pembimbingan dan pembelajaran bagi individu 

agar tumbuh berkembang menjadi manusia yang mandiri, bertanggung jawab, 

kreatif, berilmu, sehat dan berakhlak (berkarakter) mulia.5 

Sedangkan menurut Abudi Nata, pendidikan adalah suatu usaha yang 

didalamnya ada proses belajar untuk menumbuhkan atau menggali segenap 

potensi fisik, psikis, bakat, minat dan sebagainya, yang dimiliki oleh para 

manusia.6 

Dalam konteks Islam, istilah pendidikan sudah dikenal dengan banyak 

istilah yang beragam, yaitu at-tarbiyah, at-ta’lim, dan at-ta’dib. Dari setiap istilah 

tersebut memiliki makna yang berbeda. Walaupun dalam beberapa hal mempunyai 

arti yang sama. Pertama, At-tarbiyah, kata tarbiyah berasal dari kata bahasa arab 

yang artinya memelihara, mendidik, mengasuh. Kedua, At-ta’lim, Kata ta’lim 

berasal dari kata “allama” yang berarti proses transmisi ilmu pengetahuan atau 

sama dengan pengajaran, yang sering disebut dengan transfer of knowledge. 

Ketiga, At-ta’dib, kata at-ta’dib berasal dari kata ‘Adaba yang berarti bersopan 

santun atau beradab. Seseorang dalam menuntut ilmu harus mempunyai sopan 

santun agar ilmu yang sedang dipelajari bisa bermanfaat dan diridloi oleh Allah. 

Imam Al-Ghazali berpendapat bahwa pendidikan dapat dilihat dari 2 sudut 

pandang, yaitu: sudut pandang individu dan sudut pandang masyarakat. Dari sudut 

pandang individu, pendidikan merupakan usaha untuk mengembangkan potensi 

individu, sedangkan menurut pandangan masyarakat, pendidikan adalah usaha 

untuk mewariskan nilai-nilai budaya dari generasi tua kepada generasi muda, agar 

nilai-nilai budaya tersebut terus hidup dan berlanjut di masyarakat. Karena itu 

pendidikan merupakan aktifitas yang sudah terprogram dalam  suatu  sistem.  

Adapun  perbedaan  dalam  setiap  sistem  pendidikan, 

 

4 Team Penyusun Kamus Pembina Dan Pengembangan Bahasa, Kamus Besar Bahasa 

Indonesia, 2005, 263 
5 Suyadi, Strategi Pembelajaran Pendidikan Karakter, (Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 

2013), 4. 
6 Abudin Nata, Pemikiran Pendidikan Islam dan Barat, (Jakarta: Rajawali Pers, 2012), 19. 



 MAANA: Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini | ISSN 2964-7494 

Vol.3 No.1 April 2024 | Hal 53-67 
 

58 

 

 

 

 

tampaknya ikut dipengaruhi oleh cara pandang dari setiap masyarakat, kelompok 

atau bangsa masing-masing. Cara pandang ini erat kaitannya dengan latar belakang 

filsafat atau pandangan hidup mereka.7 

Dari uraian pengertian pendidikan diatas adalah, bisa dipahami bahwa 

pendidikan merupakan upaya membimbing, membina, dan mengarahkan agar 

peserta didik mendapatkan kebaikan. Hal ini sangat penting bagi orang tua maupun 

pendidik untuk menanamkan akhlak mulia kepada anak. 

2. Pengertian Akhlak 

Kata Akhlak dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia mempunyai arti budi 

pekerti, kelakuan. Artinya akhlak adalah segala sesuatu yang dilakukan oleh 

seseorang entah baik atau buruk.8 

Sedangkan menurut Imam Al-Ghazali dalam Ihya Ulumuddin, Akhlak 

adalah sebuah bentuk ungkapan yang tertanam dalam jiwa yang menimbulkan 

perbuatan-perbuatan yang gampang dan mudah tanpa memerlukan pemikiran dan 

pertimbangan.9 Maka apabila keadaan yang muncul itu perbuatan baik-baik dan 

terpuji secara akal dan syara’, maka itu disebut budi pekerti yang baik. Dan apabila 

perbuatan-perbuatan yang muncul dari suatu keadaan, adalah perbuatan- perbuatan 

buruk itu disebut budi pekerti buruk. Kemudian Imam Al-Ghazali juga 

mengemukakan norma-norma kebaikan dan keburukan akhlak dilihat dari 

pandangan akal pikiran dan syari’at agama Islam.Akhlak yang sesuai dengan akal 

pikiran dan syari’at dinamakan akhlak mulia dan baik, sebaliknya akhlak yang 

tidak sesuai dengan akal pikiran dan syari’at dinamakan akhlak tercela dan buruk. 

Akhlak dalam diri manusia timbul dan tumbuh dari dalam jiwa, kemudian 

berbuah ke segenap anggota yang menggerakkan amal-amal serta menghasilkan 

sifat-sifat yang baik serta menjauhi segala larangan terhadap sesuatu yang buruk 

yang membawa manusia kedalam kesesatan. Puncak dari akhlak itu adalah 

pencapaian prestasi berupa: a) Irsyad, yakni kemampuan membedakan antara amal 

yang baik dan buruk. b) Taufiq, yakni perbuatan yang sesuai dengan tuntutan 

Rasulullah dengan akal sehat. c) Hidayah, yakni gemar melakukan perbuatan baik 

dan terpuji serta menghindari yang buruk dan tercela.10 

Secara sederhana akhlak dapat dikatakan sebagai nilai-nilai dan sikap 

hidup yang positif, yang dimiliki seseorang sehingga mempengaruhi tingkah laku, 

cara berfikir dan bertindak orang tersebut, dan akhirnya menjadi tabiat 

 

7 Jalaluddin, Teologi Pendidikan, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2003), 69. 
8 Team Penyusun Kamus Pembina Dan Pengembangan Bahasa, Kamus Besar Bahasa 

Indonesia, 2005, 205. 
9 Imam Al-Ghazali, Ihya Ulumuddin Juz 3, (Bandung: Marza, 2016), 45. 
10 Zulkarnain, Transformasi Nilai-nilai Pendidikan Islam, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2008), 

29. 



 MAANA: Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini | ISSN 2964-7494 

Vol.3 No.1 April 2024 | Hal 53-67 
 

59 

 

 

 

 

hidupnya. Akhlak juga tidak hanya sebagai suatu sifat bawaan, tetapi dapat 

diupayakan melalui suatu tindakan secara beruntun dan rutin.11 

3. Pengertian Pendidikan Akhlak 

Apabila kata akhlak ini dikaitkan dengan pendidikan, maka mempunyai 

pengertian bahwa pendidikan akhlak adalah penanaman, pengembangan, dan 

pembentukan akhlak yang mulia didalam diri peserta didik. Pendidikan akhlak 

merupakan suatu program pendidikan atau pelajaran khusus, akan tetapi lebih 

merupakan satu dimensi dari seluruh usaha pendidikan.12 

Adapun obyek pendidikan akhlak ialah semua perbuatan manusia untuk 

ditetapkan apakah perbuatan itu termasuk baik atau buruk, atau semua perbuatan 

yang timbul dari orang yang melakukannya dengan sengaja dan ikhtiar serta dia 

mengetahui sewaktu melakukan apa yang diperbuat. Inilah yang dapat diberi 

hukum baik dan buruk.13 

Pemikiran Imam Al-Ghazali tentang pendidikan lebih cenderung pada 

pendidikan moral dengan pembinaan budi pekerti dan penanaman sifat-sifat 

keutamaan pada peserta didik. Sebagaimana rumusannya tentang akhlak sebagai 

sifat yang mengakar dalam hati yang mendorong munculnya perbuatan tanpa 

pertimbangan dan pemikiran, sehingga sifat yang seperti itulah yang telah 

mewujud menjadi karakter seseorang. Konsep pendidikan ini erat sekali 

hubungannya dengan tujuan pendidikan untuk membentuk karakter positif dalam 

perilaku peserta didik dimana karakter positif ini tiada lain adalah penjelmaan 

sifat-sifat mulia Tuhan dalam kehidupan manusia. 

Sehingga pendidikan akhlak dalam Islam bukan sekedar objek kajian yang 

jauh dari realitas. Akan tetapi akhlak Islam ini dapat diaplikasikan dan dapat ditiru 

oleh setiap manusia. Sehingga jika setiap individu konsisten dengannya maka akan 

tercipta keamanan dan ketentraman dalam masyarakat. Sedangkan jika akhlak 

Islami ini tidak diterapkan dalam kehidupan, maka tidak ada kestabilan dan 

ketenangan dalam diri setiap individu dan masyarakat secara umum. 

Akhlak juga dapat dikatakan sebagai proses perkembangan, dan 

pengembangan akhlak adalah sebuah proses berkelanjutan dan tak pernah (never 

ending process) selama manusia hidup dan selama sebuah bangsa ada dan tetap 

berusaha. Pendidikan akhlak harus menjadi bagian terpadu dari pendidikan alih 

generasi agar menciptakan generasi yang berakhlak. 

Dari sini dapat dipahami bahwa pendidikan akhlak tidak hanya 

mengajarkan mana yang benar dan mana yang salah kepada beserta didik, tetapi 

 

11 Daryanto Suryatri Darmiatun, Implementasi Pendidikan Karakter di Sekolah, (Yogyakarta: 

Gava Media, 2013), 4. 
12 Abudin Nata, Akhlak Tasawuf, (Jakarta: Rajawali Pers, 2012), 96. 
13 Sahilun A. Nasir, Tinjauan Akhlak, (Surabaya: Al-Ikhlas, 1991), 20. 



 MAANA: Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini | ISSN 2964-7494 

Vol.3 No.1 April 2024 | Hal 53-67 
 

60 

 

 

 

 

juga menanamkan kebiasaan (habituaction) tentang yang baik sehingga peserta 

didik paham, mampu merasakan, dan mau melakukannya. 

B. Pendidikan Akhlak Anak Usia Dini menurut Al-Ghazali 

1. Konsep Pendidikan Akhlak Anak Usia Dini 

Masa usia dini (0-6 tahun) merupakan periode kritis bagi perkembangan 

manusia, termasuk dalam pembentukan Akhlak. Pada masa ini, anak-anak 

bagaikan spons yang mudah menyerap informasi dan meniru perilaku orang- orang 

di sekitarnya. 

Usia dini adalah momen sangat penting dalam perkembangan dan 

kemajuan anak, tidak hanya perkembangan otak anak yang cepat, tahun-tahun 

awal biasanya disebut juga dengan masa keemasan, dimana pada masa ini segala 

rangsangan terhadap segala aspek perkembangan memegang peranan penting 

dalam tumbuh kembang anak selanjutnya. Bagi Santrock,pada umur 2 tahun, 

kemajuan otak anak- anak menggapai dekat 75% dari dimensi otak orang berusia. 

Pada umur 5 tahun, kemajuan otak anak- anak mencapai 90% dari dimensi otak 

orang berusia. Oleh karena itu, pendidikan pada anak usia dini sangat penting dan 

berpengaruh pada saat dewasa. 

Pembentukan Akhlak manusia melalui pendidikan akhlak juga tidak bisa 

terlepas dari faktor lingkungan, baik keluarga maupun masyarakat. Dalam kaitan 

ini, maka nilai-nilai akhlak mulia hendaknya ditanamkan sejak dini melalui 

pemudayaan dan pembiasaan. Kebiasaan itu kemudian dikembangkan dan 

diaplikasikan dalam pergaulan hidup kemasyarakatan. Disini diperlukan peran 

para pemuka agama serta lembaga-lembaga keagamaan yang dapat mengambil 

peran terdepan dalam membina akhlak mulia dikalangan umat.14 

Konsep pendidikan akhlak sangatlah penting dimiliki atau ditanamkan 

pada seseorang agar terciptanya anak yang berakhlak mulia. Karena akhlak bangsa 

merupakan aspek penting dari kualitas sumber daya manusia. Akhlak atau karakter 

yang berkualitas perlu dibentuk dan dibina sejak usia dini. Freud mengemukakan 

bahwasannya, “kegagalan penanaman kepribadian yang baik di usia dini dapat 

membentuk pribadi yang bermasalah dimasa dewasanya kelak.15 Oleh karenanya 

kesuksesan orang tua membimbing anaknya dalam mengatasi konflik kepribadian 

di usia dini sangat menentukan kesuksesan anak dalam kehidupan di masa 

dewasanya kelak. 

Tugas yang pertama dan utama seorang alim ulama’, pengajar-pengajar 

agama dan pemimpin-pemimpin Islam ialah mendidik anak-anak, pemuda- 

pemuda, putera-puteri, orang-orang dewasa dan masyarakat umumnya, supaya 

 

14 Said Aqil Al-Munawar, Al-Qur’an: Membangun Tradisi Kesalehan Hakiki, (Jakarta: Ciputat 

Press, 2002), 27. 
15 Masnur Muchlish, Pendidikan Karakter (Menjawab Tantangan Krisis Multimedmensional), 

(Jakarta: Bumi Aksara, 2013), 35. 



 MAANA: Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini | ISSN 2964-7494 

Vol.3 No.1 April 2024 | Hal 53-67 
 

61 

 

 

 

 

semuanya itu berakhlak yang mulia dan berbudi pekerti yang halus.16 Akhlak 

merupakan cerminan dari iman yang mencakup dalam segala bentuk perilaku. 

Pendidikan akhlak juga harus diberikan kepada anak-anak sejak dini agar mereka 

kelak menjadi manusia yang diridhoi oleh Allah swt dan dapat menghargai semua 

orang. 

Pendidikan aklak menurut Al-Ghazali adalah pendidikan non formal dan 

pendidikan formal. Pendidikan ini berawal dari non formal, yaitu dalam lingkup 

keluarga, yaitu dengan mengarahkan anak kepada hal yang positif. Al-Ghazali 

menganjurkan metode cerita (hikayat), dan keteladanan (uswah al hasanah). Anak 

dibiasakan melakukan kebaikan. Didalam pergaulan, anak pun perlu diperhatikan, 

karena pergaulan dan lingkungan sangat besar pengaruhnya dalam pembentukan 

keperibadian anak-anak. 

Selanjutnya apabila anak sudah mencapai usia sekolah, maka kewajiban 

orang tua adalah memberikan pendidikan formal dengan menyekolahkan ke 

sekolah yang baik, dimana ia diajarkan al-Quran, Hadits dan hal-hal yang 

bermanfaat. Selain itu, untuk pendidikan formal, al-Ghazali mensyaratkan adanya 

seorang guru atau mursyid yang mempunyai kewajiban antara lain: mencontoh 

Rasulullah tidak meminta imbalan, bertanggung jawab atas keilmuannya, dan 

membatasi pelajaran menurut pemahaman peserta didik. Dalam mendidik anak 

diperlukan adanya pujian (reward) dan hukuman (punishment) baik dalam 

lingkungan keluarga maupun sekolah agar tidak terperosok kepada yang jelek. Jika 

anak itu melakukan kesalahan, jangan dibukakan di depan umum. Bila terulang 

lagi, diberi ancaman dan sanksi yang lebih berat dari yang semestinya. Selain itu, 

anak juga punya hak istirahat dan bermain, tetapi permainan yang mendidik, dan 

sebagai hiburan anak. 

Pendidikan akhlak dalam konsepsi al-Ghazali tidak hanya terbatas pada apa 

yang dikenal dengan teori menengah saja, akan tetapi meliputi sifat keutamaannya 

yang bersifat pribadi, akal dan amal perorangan dalam masyarakat. Atas dasar 

itulah, pendidikan akhlak menurut al-Ghazali memiliki tiga dimensi, yakni (1) 

dimensi diri, yakni orang dengan dirinya dan tuhan, (2) dimensi sosial, yakni 

masyarakat, pemerintah dan pergaulan dengan sesamanya, dan (3) dimensi 

metafisik, yakni akidah dan pegangan dasar. 

Selanjutnya, Al-Ghazali mengatakan terdapat empat hal yang dapat 

dikatakan berakhlak, yatu: 1. Perbuatan yang baik dan buruk, 2. Kemampuan 

melakukan perbuatan, 3. Kesadaran akan melakukan perbuatan itu, 4. Kondisi jiwa 

yang membuatnya condong kepada salah satu dari dua sisi dan yang 

 

 

 

 

16 Mahmud Yunus, Pendidikan dan Pengajaran, (Jakarta: Hidakarya Agung, 2006), 12. 



 MAANA: Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini | ISSN 2964-7494 

Vol.3 No.1 April 2024 | Hal 53-67 
 

62 

 

 

 

 

membuatnya mudah untuk mengerjaknnya salah satu dari dua perkara yang baik 

ataupun yang buruk.17 

Oleh karenanya pendidikan dalam penanaman akhlak yang baik itu sangat 

penting. Menurut beberapa sumber penanaman akhlak dalam perannya didalam 

bidang pendidikan adalah sebagai berikut: 

1. Pembinaan watak (jujur, cerdas, peduli, tangguh, sopan, tanggung jawab dll) 

merupakan tugas pendidikan. 

2. Mengubah kebiasaan buruk tahap demi tahap yang pada akhirnya menjadi 

baik. Dapat mengubah kebiasaan senang tetapi jelek yang pada akhirnya 

menjadi benci tetapi menjadi baik. 

3. Akhlak merupakan sifat yang tertanam didalam jiwa dan dengan sifat itu 

seseorang secara spontan dapat dengan mudah memancarkan sikap, tindakan 

dan perbuatan. 

4. Akhlak adalah sifat yang terwujud dalam kemampuan daya dorong dari dalam 

keluar untuk menampilkan perilaku terpuji dan mengandung kebajikan. 

Begitu pentingnya pendidikan akhlak di negeri ini, untuk itu bagi para guru, 

masyarakat maupun orang tua hendaknya senantiasa menanamkan akhlak ataupun 

karakter pada anaknya maupun anak didiknya. Khususnya bagi lembaga sekolah 

baik secara langsung maupun tidak langsung berkewajiban menyelenggarakan 

program pelayanan yang bernuansa nilai-nilai pendidikan akhlak dan berkarakter 

Islami. 

Menurut penulis, pendidikan akhlak sangatlah penting terutama dalam 

mengatasi degradasi moral, pada saat ini adanya pendidikan yang berbasis akhlak 

merupakan cara yang efektif. Hal ini sesuai dengan konsep yang diusung oleh 

Imam Al-Ghazali yang juga mengatakan bahwa seorang juga perlu adanya 

pendidikan yang membentuk mental yang Islami dan diisi dengan nilai-nilai 

spiritual.18 

2. Tujuan Pendidikan Akhlak 

Imam Al-Ghazali memiliki pandangan yang berbeda dengan kebanyakan 

ahli filsafat pendidikan Islam mengenai tujuan pendidikan akhlak. Beliau 

menekankan tugas pendidikan terutama pendidikan akhlak adalah mengarah 

kepada realisasi tujuan keagamaan dan akhlak, dimana fadhilah (keutamaan) dan 

taqarrub kepada Allah merupakan tujuan yang paling penting dalam pendidikan. 

Tujuan pendidikan akhlak menurut Al-Ghazali terdiri dari 2 aspek yaitu 

tercapainya kesempurnaan insani yang bermuara pada pendekatan diri kepada 

 

 

17 Al-Ghazali, Ihya Ulumuddin (Terjemahan Syeikh Jamaluddin Al-Qasimi Ringkasan Ihya 

Ulumuddin), (Jakarta: PT Darul Falah, 2016), 297. 
18Ibid, 30. 



 MAANA: Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini | ISSN 2964-7494 

Vol.3 No.1 April 2024 | Hal 53-67 
 

63 

 

 

 

 

Allah dan sempurnanya insani yang bermuara pada kebahagiaan dunia dan 

akhirat. 

Sedangkan tujuan pendidikan akhlak yang ingin diajarkan pada anak usia 

dini menurut Al-Ghazali, yaitu: 

a. Membentuk perilaku yang terpuji 

b. Mendekatkan diri kepada sang pencipta 

c. Mendapatkan ilmu pengetahuan 

d. Menciptakan keseimbangan diri 

e. Mencari keridhaan Allah 

f. Mendapatkan ketenangan dan ketentraman 

g. Membiasakan diri untuk berperilaku baik 

3. Metode Pendidikan Akhlak 

 

Pendidikan akhlak adalah proses pembinaan budi pekerti anak sehingga 

menjadi budi pekerti yang mulia (akhlaqul karimah). Dalam hal ini orangtua 

sangat berperan dalam memberikan pendidikan agama secara menyeluruh. Selain 

itu, akhlak anak-anak bergantung pada kebiasaan dan perilaku orangtua di rumah. 

Anak-anak akan mencontoh ayah dan ibunya dalam berperilaku. Oleh karena itu, 

sudah semestinya orangtua dapat menjadi contoh teladan bagi anak- anaknya, 

seperti sopan santun dalam bertutur maupun berprilaku sehari-hari. Dalam 

mengajarkan pendidikan akhlak di rumah, orangtua dapat mengajarkan dari hal-

hal yang kecil terlebih dahulu seperti berbakti pada orangtua, menuruti kata-kata 

orangtua, sopan kepada orangtua dan saudara-saudara, dan sebagainya. 

Hal ini sejalan dengan pemikiran Al-Ghazali, beliau mengemukakan 

metode mendidik anak dengan memberi contoh, latihan dan pembiasaan (drill) 

kemudin nasihat dan anjuran sebagai alat pendidikan dalam rangka membina 

kepribadian anak sesuai dengan ajaran Islam. Pembentukan kepribadian itu 

berlangsung secara berangsur-angsur dan berkembang sehingga merupakan proses 

menuju kesempurnaan. 

Setiap pendidik menyadari bahwa dalam pembinaan pribadi anak sangat 

diperlukan pembiasaan-pembiasaan dan latihan-latihan yang cocok dan sesuai 

dengan perkembangan jiwanya. Karena pembiasaan dan latihan tersebut akan 

membentuk sikap tertentu pada anak, yang lambat laun sikap itu akan bertambah 

jelas dan kuat, akhirnya tidak tergoyahkan lagi, karena telah masuk menjadi bagian 

pribadinya. Untuk membina anak agar mempunyai sifat-sifat terpuji, tidaklah 

mungkin dengan penjelasan pengertian saja, akan tetapi perlu membiasakannya 

untuk melakukan yang baik yang diharapkan nanti dia akan mempunyai sifat-sifat 

itu, dan menjauhi sifat tercela. Kebiasaan dan latihan 



 MAANA: Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini | ISSN 2964-7494 

Vol.3 No.1 April 2024 | Hal 53-67 
 

64 

 

 

 

 

itulah yang membuat dia cenderung kepada melakukan yang baik dan 

meninggalkan yang kurang baik.19 

Oleh karena itu, Imam Al-Ghazali sangat menganjurkan agar mendidik 

anak dan membina akhlaknya dengan cara latihan-latihan dan pembiasaan- 

pembiasaan yang sesuai dengan perkembangan jiwanya walaupun seakan-akan 

dipaksakan, agar anak dapat terhindar dari akhlak yang buruk. 

Metode pendidikan terbagi menjadi beberapa metode menurut Al-Ghazali 

yaitu: 

 

a. Metode belajar, yang mana metode ini memusatkan perhatian sepenuhnya agar 

kita mengetahui tujuan dari ilmu pengetahuan yang sedang di pelajari, 

mempelajari ilmu pengetahuan dari yang sederhana sampai dengan ilmu 

pengetahuan yang mendalam serta memperhatikan sistematika pembahasan 

dari ilmu pengetahuan. 

b. Metode mengajar, guru harus memperhatikan tingkat kecerdasan pikiran anak, 

dengan menerangkan ilmu pengetahuan dengan sejelas-jelasnya, mengajarkan 

ilmu pengetahuan dari yang kongkrit kepada ilmu yang abstrak, serta 

mengajarkan ilmu pengetahuan secara berangsur-angsur. 

c. Metode mendidik, guru bisa memberikan soal-soal atau latihan-latihan dan 

memberikan pengetahuan serta memberikan nasehat-nasehat, agar anak tidak 

terjerumus dari pergaulan yang buruk, dan mendidik anak dengan cara yang 

lemah lembut dan menyenangkan. 

Selain itu, Al-Ghazali juga menjelaskan bahwa akhlak dapat dirubah 

melalui pendidikan, hal ini dapat dilakukan melalui beberapa metode yaitu 

a. Metode keteladanan. Metode keteladanan adalah metode influitif yang paling 

meyakinkan keberhasilannya dalam mempersiapkan dan membentuk moral 

spiritual dan sosial dalam diri seseorang. Sebab metode ini setiap seseorang 

yang menggunakan metode ini maka ia akan meniru setiap hal yang baik dalam 

pandangan. Metode keteladanan merupakan suatu cara untuk mengajarkan 

ilmu dengan mencotohkan secara langsung kepada anak. 

b. At-Tajribah. At-Tajribah adalah metode pengalaman dengan memperkenalkan 

kekurangan-kekurangan yang dimiliki anak didik secara langsung tanpa 

melalui teori terlebih dahulu. Cara ini dapat ditempuh dengan cara sebagai 

berikut: 1) Berteman atau dekat dengan orang yang berbudi 

 

19 Zakiah Daradjat, Ilmu Jiwa Agama, (Jakarta: Bulan Bintang, 2003), 73. 



 MAANA: Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini | ISSN 2964-7494 

Vol.3 No.1 April 2024 | Hal 53-67 
 

65 

 

 

 

 

pekerti yang baik, dengan pengenalan langsung budi pekerti teman dekatnya 

maka anak akan mengenali kekurangan yang ia miliki sehingga ia akan mudah 

memperbaikinya. 2) Mangambil pelajaran langsung dari musuhnya karena 

musuh selalu mencari kekurangan lawannya. Dengan demikian, kekurangan 

dapat diketahui dan selanjutnya berusaha untuk memperbaikinya. 

3) Belajar langsung dari masyarakat umum. Dari masyarakat ia dapat melihat 

perbuatan yang bermacam-macam sehingga ia bisa melihat kebaikan untuk 

diterapkan dalam dirinya dan keburukan untuk dihindari. 

c. Riyadhah. Metode ini merupakan latihan kejiwaan melalui upaya 

membiasakan diri agar tidak melakukan perihal yang mengotori jiwanya. Suatu 

pembiasaan biasanya dilakukan terus menerus secara rutin sehingga seseorang 

benar-benar terlatih, khususnya dalam manahan diri agar jauh dari berbuat 

maksiat atau dosa. 

d. Mujahadah. Mujahadah merupakan usaha keras dan sungguh-sungguh. 

Bermujahadah adalah memimpin diri sendiri melawan dorongan diri yang 

rendah.20 Dengan kata lain, bermujahadah adalah memerangi dorongan dan 

hasrat diri yang rendah. 

Metode lain yang digunakan Al-Ghazali dalam pendidikan akhlak adalah 

memperhatikan tingkat perkembangan kepribadian anak didik sesuai dengan 

perkembangan jiwa dan intelektualnya. Hal ini karena ketidak sesuai materi akan 

menyebabkan kesulitan dan kebingungan bagi anak didik. 

 

PENUTUP 

Simpulan 

Salah satu pesan penting dari Al-Ghazali adalah perlunya memberikan 

perhatian yang serius terhadap pendidikan anak-anak sejak usia dini. Menurutnya, 

pendidikan yang diberikan pada masa-masa awal kehidupan akan sangat 

mempengaruhi perkembangan kepribadian anak di masa depan. Karena Anak usia dini 

(0-6 tahun) adalah masa yang sangat penting dalam perkembangan manusia. Pada 

masa ini, anak mengalami pertumbuhan dan perkembangan yang pesat, baik secara 

fisik, kognitif, sosial, maupun emosional. 

Dalam konteks ini, Al-Ghazali menyampaikan gagasan tentang bagaimana 

pendidikan akhlak dan moral seharusnya dirancang dan dilaksanakan dalam 

pendidikan Islam. Pendidikan akhlak yang diberikan kepada anak usia dini agar anak 

bisa membedakan perbuatan baik dan perbuatan yang tidak baik,. Begitu pentingnya 

pendidikan akhlak yang diberikan kepada anak sebagai penerus agama dan Negara ini 
 

20 Imam Al-Ghazali, Ihya Ulumuddin Jilid III (Menghidupkan IlMu-Ilmu Agama), (Bandung: 

Marza, 2016), 369. 



 MAANA: Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini | ISSN 2964-7494 

Vol.3 No.1 April 2024 | Hal 53-67 
 

66 

 

 

 

 

memberikan harapan agar anak bisa menjadi peribadi yang baik. Hal ini dikarenakan 

akhlak sebagai proses perkembangan, dan pengembangan akhlak adalah sebuah proses 

berkelanjutan yang tak pernah berhenti (never ending process) selama manusia hidup 

dan selama sebuah bangsa ada dan tetap berusaha. 

Dari sini dapat dipahami bahwa pendidikan akhlak tidak hanya mengajarkan 

mana yang benar dan mana yang salah kepada beserta didik, tetapi juga menanamkan 

kebiasaan (habituaction) tentang yang baik sehingga peserta didik paham, mampu 

merasakan, dan mau melakukannya 

Imam Al-Ghazali membagi konsep pendidikan akhlak menjadi dua, yaitu 

pendidikan formal dan non formal. Pendidikan non formal dilakukan di lingkungan 

keluarga, dengan mengarahkan anak kepada hal yang positif melalui metode cerita 

(hikayat), dan keteladanan (uswah al hasanah). Sedangkan untuk pendidikan formal, 

Al-Ghazali menekankan pentingnya keberadaan seorang guru yang memiliki tanggung 

jawab, termasuk keterampilan dalam mengajar sesuai dengan pemahaman para murid. 

Konsep pemikiran Al-Ghazali tentang pendidikan akhlak pada anak bertujuan untuk 

membentuk karakter anak agar mereka dapat meraih kebahagiaan baik di dunia 

maupun di akhirat. 

Sedangkan tujuan pendidikan akhlak yang ingin diajarkan pada anak usia dini 

menurut Al-Ghazali, yaitu: membentuk perilaku yang terpuji, mendekatkan diri kepada 

sang pencipta, mendapatkan ilmu pengetahuan, menciptakan keseimbangan diri, 

mencari keridhaan Allah, mendapatkan ketenangan dan ketentraman, membiasakan 

diri untuk berperilaku baik. Semua itu bertujuan untuk tercapainya kesempurnaan 

insani yang bermuara pada pendekatan diri kepada Allah dan sempurnanya insani yang 

bermuara pada kebahagiaan dunia dan akhirat. Selain itu, Al-Ghazali juga menjelaskan 

bahwa akhlak dapat dirubah melalui pendidikan dengan menggunakan beberapa 

metode yaitu metode keteladanan, at- Tajribah, riyadhah, dan mujahadah. 

 

 

 
DAFTAR PUSTAKA 

 

A. Fatah Yasin. Dimensi-dimensi Pendidikan Islam.Malang: UIN Malang Press. 

2008. 

Abudin Nata. Akhlak Tasawuf. Jakarta: Rajawali Pers. 2012. 

Abudin Nata. Pemikiran Pendidikan Islam dan Barat. Jakarta: Rajawali Pers. 2012. 

Al-Ghazali. Ihya Ulumuddin (Terjemahan Syeikh Jamaluddin Al-Qasimi Ringkasan 

Ihya Ulumuddin). Jakarta: PT Darul Falah. 2016. 



 MAANA: Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini | ISSN 2964-7494 

Vol.3 No.1 April 2024 | Hal 53-67 
 

67 

 

 

 

 

Daryanto  Suryatri  Darmiatun.  Implementasi  Pendidikan  Karakter  di  Sekolah. 

Yogyakarta: Gava Media. 2013. 

Imam Al-Ghazali. Ihya Ulumuddin Jilid III (Menghidupkan IlMu-Ilmu Agama). 

Bandung: Marza. 2016. 

Jalaluddin. Teologi Pendidikan. Jakarta: Raja Grafindo Persada. 2003. 

Mahmud Yunus. Pendidikan dan Pengajaran. Jakarta: Hidakarya Agung. 2006. 

Masnur Muchlish. Pendidikan Karakter (Menjawab Tantangan Krisis 

Multimedmensional). Jakarta: Bumi Aksara. 2013. 

Pupuh Fathurrohman. Et. Al. Pengembangan Pendidikan Karakter. Bandung: PT 

Rafika Aditama. 2013. 

Ridwan Abdullah Sani. Pendidikan Karakter. Jakarta: Bumi Aksara. 2016. 

Sahilun A. Nasir. Tinjauan Akhlak. Surabaya: Al-Ikhlas. 1991. 

Said Aqil Al-Munawar. Al-Qur’an: Membangun Tradisi Kesalehan Hakiki. Jakarta: 

Ciputat Press. 2002. 

Suyadi.  Strategi Pembelajaran Pendidikan Karakter. Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya. 2013. 

Team Penyusun Kamus Pembina Dan Pengembangan Bahasa, Kamus Besar 

Bahasa Indonesia. 

Zakiah Daradjat. Ilmu Jiwa Agama. Jakarta: Bulan Bintang. 2003. 

Zulkarnain. Transformasi Nilai-nilai Pendidikan Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

2008. 


