
37 

 

Dar El Ilmi: Jurnal Keagamaan, Pendidikan dan Humaniora| P-ISSN 2303-3487 | E-ISSN 

2550-0953 Vol. 12 No. I April 2025 | Hal 37-54 

 

LAJNAH MUSYFAQO ( MUSYAWARAH FATHUL QORIB ) DALAM 

MENINGKATKAN MINAT BACA KITAB KUNING MELALUI METODE SYAWIR 

DI PONDOK PESNTREN RIYADLUS SHOLIHIN 

 

Muhammad Ghufron1, Khoiriyah2 

gufronalkaida123@gmail.com, riyaahmad050@gmail.com 

Institut Ahmad Dahlan Probolinggo 

 

Abstract 
This study aims to examine the role of Lajnah Musyfaqo (Fathul Qorib Deliberation) in fostering interest 

in reading the yellow book at the Riyadlus Sholihin Islamic Boarding School using the syawir method. 

The Riyadlus Sholihin Islamic Boarding School applies a different teaching approach and still pays 

attention to developments in the international world, one of which is through syawir or deliberation 

activities. This activity began to be implemented in 2016 as an innovation from the administrators of 

the pesantren to overcome the decline in interest and quality of learning, especially in reading the yellow 

book. Lajnah Musyfaqo is a management team responsible for the implementation of the deliberations 

of the book of Fathul Qorib which is used as the main media in syawir activities. This study examines 

four main problem formulations: (1) Description of the implementation of syawir at the Riyadlus 

Sholihin Islamic Boarding School, (2) The effectiveness of the syawir method in increasing interest in 

reading the yellow book, (3) The relationship between Lajnah Musyfaqo and the increase in interest in 

reading the yellow book, and (4) The advantages and disadvantages found in the implementation of 

Lajnah Musyfaqo. In this study, a descriptive qualitative method was applied, where data was collected 

through observation, interviews, and document collection. The results showed that the syawir method 

was effective in increasing the interest of students to read the yellow book, supported by the important 

role of Lajnah Musyfaqo in facilitating the activity. However, there are several obstacles faced, such as 

limited time and lack of adequate human resources to carry out syawir activities optimally.  

Keywords: Lajnah Musyfaqo, Syawir, Interest in Reading the Yellow Book, Islamic Boarding School 

Abstrak 
 Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji peran Lajnah Musyfaqo (Musyawarah Fathul Qorib) dalam 

memupuk minat baca kitab kuning di Pondok Pesantren Riyadlus Sholihin dengan menggunakan 

metode syawir. Pondok Pesantren Riyadlus Sholihin menerapkan pendekatan pengajaran yang berbeda 

dan tetap memperhatikan perkembangan di dunia internasional, salah satunya melalui kegiatan syawir 

atau musyawarah. Kegiatan ini mulai diterapkan sejak tahun 2016 sebagai inovasi dari para pengurus 

pesantren untuk mengatasi penurunan minat dan kualitas pembelajaran, khususnya dalam membaca 

kitab kuning. Lajnah Musyfaqo merupakan tim pengurus yang bertanggung jawab atas pelaksanaan 

musyawarah kitab Fathul Qorib yang digunakan sebagai media utama dalam kegiatan syawir.Penelitian 

ini mengkaji empat rumusan masalah utama: (1) Deskripsi tentang pelaksanaan syawir di Pesantren 

Riyadlus Sholihin, (2) Efektivitas metode syawir dalam meningkatkan minat baca kitab kuning, (3) 

Hubungan antara Lajnah Musyfaqo dan peningkatan minat baca kitab kuning, serta (4) Kelebihan dan 

kekurangan yang ditemukan dalam implementasi Lajnah Musyfaqo. Pada penelitian ini, diterapkan 

metode kualitatif deskriptif, yang mana data dikumpulkan melalui observasi, wawancara, dan 

pengumpulan dokumen. Hasilnya menunjukkan bahwa metode syawir efektif dalam meningkatkan 

minat santri untuk membaca kitab kuning, didukung oleh peran penting Lajnah Musyfaqo yang 

memfasilitasi kegiatan tersebut. Namun, terdapat beberapa kendala yang dihadapi, seperti terbatasnya 

waktu dan kurangnya sumber daya manusia yang memadai untuk melaksanakan kegiatan syawir secara 

optimal. 

 Kata kunci: Lajnah Musyfaqo, Syawir, Minat Baca Kitab Kuning, Pesantren 

  

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1350279318&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1484100509&1&&
mailto:gufronalkaida123@gmail.com
mailto:riyaahmad050@gmail.com


38 

 

 

PENDAHULUAN 

 Pesantren dapat dianggap sebagai hasil dari proses perkembangan alami dalam sistem 

pendidikan nasional. Dengan demikian, pesantren memiliki posisi yang strategis dalam ranah 

pendidikan. Sebagai bentuk pendidikan khas, pesantren memiliki tempat istimewa di 

masyarakat karena perannya yang besar dalam kehidupan bangsa dan kontribusinya terhadap 

perkembangan budaya masyarakat1. Sebagai institusi pendidikan yang fokus pada ilmu agama, 

pesantren tidak hanya berperan dalam memberikan pengetahuan agama kepada anak-anak, 

tetapi juga berusaha membentuk karakter mereka agar menjadi orang yang lebih baik sesuai 

dengan prinsip-prinsip ajaran Islam. Definisi pondok pesantren di atas menunjukkan bahwa 

pesantren merupakan tempat di mana kegiatan belajar dilakukan sebagai bentuk monolog 

terhadap pengasuhnya. Hingga kini, beberapa pesantren masih mempertahankan metode 

tradisional dalam mengajarkan otoritas agama. Karena itu, proses pembelajaran di pesantren 

lebih menitikberatkan pada nilai-nilai agama. Di era modern, pesantren menjadi tempat yang 

ideal untuk membentuk kepribadian yang baik. Dengan begitu, pesantren dapat dianggap 

sebagai lembaga pendidikan yang sangat memprioritaskan pembentukan karakter santri. Kita 

bisa menemukan hal tersebut dalam pendidikan Islam, khususnya di pendidikan pesantren dan 

madrasah diniyah2. Pesantren selalu berkomitmen untuk mengembangkan pola pikir santri, 

menanamkan akhlak yang baik, dan menumbuhkan nilai-nilai keagamaan yang membentuk 

sikap positif dan budi pekerti yang mulia. Selain itu, pesantren mendorong para santri agar 

hidup dengan rasa percaya diri. Masyarakat yang ideal adalah masyarakat yang masih teguh 

berpegang pada ajaran-ajaran Islam3. Akhlak yang baik menjadi perhatian utama di pondok 

pesantren, karena masyarakat menilai santri terutama dari sikap dan perilaku mereka (itulah 

sebutan yang diberikan bagi anak-anak di pesantren). Moralitas yang baik juga akan 

 
1 Mat Syaifi and Mukhammad Irfan Firdaus, “Peran Kegiatan Musyawirin Dalam Melestarikan Tradisi Pesantren 

Pada Kalangan Remaja Di Desa Sumberdawesari Grati Pasuruan,” Ashlach : Journal of Islamic Education 1, no. 

1 (2023): 16–31, https://doi.org/10.55757/ashlach.v1i2.239. 
2 Iwan Kuswandi et al., “Respon Kebijakan Pemerintah Desa Terhadap Peraturan Bupati Wajib Madrasah 

Diniyah,” Autentik : Jurnal Pengembangan Pendidikan Dasar 4, no. 1 (2020): 7–14, 

https://doi.org/10.36379/autentik.v4i1.46. 
3 Zainab dan and Khoiriyah, “Penanaman Nilai-Nilai Keagamaan Orang Tua Sebagai Buruh Pabrik (Eratek Djaja) 

Dalam Mendidik Anak: (Study Kasus Para Burug Pabrik Di Keluarahan Sumbertaman Kota Probolinggo),” Ar-

Risalah: Media Keislaman, Pendidikan Dan Hukum Islam XIX, no. 2 (2021): 1–23, 

https://www.ejournal.iaiibrahimy.ac.id/index.php/arrisalah/article/view/948/612. 



39 

 

meningkatkan status seseorang di mata masyarakat. Sebaliknya, mereka yang memiliki akhlak 

buruk akan dipandang rendah oleh masyarakat4. 

 Pesantren yang menjaga kualitas nilai-nilai tradisionalnya memunculkan kesadaran 

akan multikulturalisme. Hingga kini, pandangan lokal serta kearifan dalam lingkungan 

pesantren telah menjadi bagian dari tradisi dan adat pesantren. Selain itu, gagasan kemajuan 

pesantren juga berawal dari tradisi, bertujuan untuk menjaga kesinambungan sejarah dan 

mencegah terputusnya warisan tradisi. Pesantren salafiyah atau tradisional ini berlandaskan 

pada ajaran Walisongo, yang menekankan ketahanan dalam pembelajaran Islam, khususnya 

dalam mengamalkan nilai-nilai toleransi5.  

 Metode pembelajaran kitab kuning mencakup bandongan, sorogan, dan syawir atau 

diskusi kelompok. Salah satu metode, yaitu bandongan, adalah cara belajar yang lebih pasif, di 

mana peran guru atau ustad sangat menonjol. Dalam metode ini, santri belum memiliki banyak 

kesempatan untuk berkreasi atau mengembangkan pola pikir secara mandiri, sehingga mereka 

sepenuhnya bergantung pada arahan guru6. Dengan demikian, program-program yang diadakan 

di pondok pesantren dirancang sebagai persiapan bagi santri, mengombinasikan pembelajaran 

umum dan agama secara seimbang. Dengan pendekatan ini, santri dapat beradaptasi dengan 

gaya hidup masyarakat secara global7. 

 Kegiatan Musyawirin, yang sering disebut sebagai syawir, merupakan ciri khas yang 

unik dalam sistem pembelajaran di pondok pesantren8. Metode halaqah merupakan sebuah 

diskusi yang berfokus pada pemahaman isi kitab tanpa mempertanyakan kebenaran ajarannya. 

Tujuan utama halaqah adalah untuk menggali makna dari kitab yang dipelajari. Di sisi lain, 

metode musyawarah melibatkan santri dan kyai yang belajar bersama melalui seminar yang 

bersifat tanya jawab. Dalam proses ini, santri mempelajari kitab-kitab yang akan dibahas. 

 
4 Abd. Mahfud, Benny Prasetiya, and Subhan Adi Santoso, “Peran Pondok Pesantren Dalam Pembentukan 

Karakter Religius Anak Di Desa Mranggonlawang,” Jurnal Pendidikan Islam 8, no. 2 (2022): 19–28, 

https://doi.org/10.37286/ojs.v8i2.155. 
5 Khoiriyah, “INTERNALISASI PENDIDIKAN MULTIKULTURAL DI PESANTREN,” TARBIYATUNA: 

Kajian Pendidikan Islam 7, no. 1 (2023): 198–204, https://doi.org/10.31539/joeai.v5i1.3242. 
6 Mahfudz Syamsul Hadi, “Pembelajaran Fathul Qorib Berbasis Masalah Melalui Forum Syawir (Musyawarah) 

Di Pondok Pesantren Denanyar Jombang,” Risalah, Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam 8, no. 2 (2022): 473–89, 

https://doi.org/10.31943/jurnalrisalah.v8i2.266. 
7 Febi Fatlika Nurussofiah, Devy Habibi Muhammad, and Benny Prasetiya, “Strategi Kepemimpinan Pondok 

Dalam Menerapkan Akhlak Santri Di Pondok Pesantren Miftahul Arifin Bantaran Kabupaten Probolinggo,” 

Islamika 5, no. 1 (2023): 296–315, https://doi.org/10.36088/islamika.v5i1.2786. 
8 Kudrat Abdillah, Maylissabet Maylissabet, and M. TAUFIQ, “Kontribusi Bahtsul Masail Pesantren Di Madura 

Dalam Menghadapi Perkembangan Hukum Islam Kontemporer,” Perada 2, no. 1 (2019): 67–80, 

https://doi.org/10.35961/perada.v2i1.31. 



40 

 

Mayoritas materi disampaikan dalam bahasa Arab, sehingga ini berfungsi sebagai latihan bagi 

santri untuk mencari argumen dari sumber-sumber kitab klasik9. 

 Penulis mempunyai ketertarikan terhadap kegiatan Syawir atau musyawarah sebagai 

metode pembelajaran yang semakin berkembang, yang berperan dalam memperkuat posisi 

pesantren untuk menyesuaikan sistem pendidikan di tengah persaingan yang semakin ketat saat 

ini. Pelaksanaan syawir bertujuan untuk melatih santri agar lebih aktif dalam mempelajari 

materi dan menemukan solusi untuk permasalahan yang mereka hadapi, sebagai respons 

terhadap dakwah dan penyebaran ajaran Islam. Kegiatan ini meliputi diskusi dan debat yang 

merujuk pada referensi kitab kuning di pesantren. Berdasarkan penelitian yang dilakukan oleh 

Suaib (2002), di Pondok Pesantren Indragiri Al-Islami, Indragiri, metode pembelajaran kitab 

kuning di pesantren khalaf masih dianggap cukup sederhana. 

 Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi penerapan metode pembelajaran yang 

berfungsi sebagai dasar dalam mengenalkan ilmu dari kyai kepada santri, agar mereka dapat 

lebih memahami isi kitab kuning. Hasil penelitian menunjukkan bahwa santri dapat mengikuti 

proses pembelajaran dengan baik. Akan tetapi, dalam praktiknya, beberapa santri masih 

menunjukkan sikap pasif, terutama mereka yang kurang percaya diri dan belum memiliki 

kesempatan untuk mengajukan pertanyaan secara langsung selama syawir atau musyawarah. 

Salah satu penyebab utama dari situasi ini adalah rasa sungkan terhadap kewibawaan kyai dan 

ustadz. Sebagai akibatnya, santri yang memiliki wawasan lebih tidak dapat menyampaikan 

pendapatnya, sehingga mereka hanya menerima pandangan dari kyai atau ustadz. Hal ini 

membuat mereka terjebak dalam pola pendidikan yang tergolong klasik. 

 Penelitian yang dilakukan oleh In’am di pondok pesantren Tebu Ireng, Jombang, 

mengungkapkan bahwa metode musyawarah diterapkan di pesantren tersebut sebagai salah satu 

cara pembelajaran yang tepat. Hasil dari penelitian ini menunjukkan bahwa pengembangan 

metode musyawarah dapat membantu meningkatkan kemampuan berpikir kritis dan juga 

menumbuhkan kepercayaan diri santri saat menghadapi berbagai tantangan di masyarakat. 

 Dari kedua penelitian tersebut, dapat disimpulkan bahwa berbagai metode pembelajaran 

diterapkan di setiap pesantren, baik yang memiliki tradisi salaf maupun yang lebih kontemporer 

(khalaf). Pengembangan metode pembelajaran ini bertujuan untuk melestarikan warisan ilmu 

yang terdapat dalam kitab kuning, yang berperan sebagai pedoman untuk menyebarkan ajaran 

Islam yang benar melalui aktivitas dakwah dan syiar Islam. 

 
9 Syaifi and Irfan Firdaus, “Peran Kegiatan Musyawirin Dalam Melestarikan Tradisi Pesantren Pada Kalangan 

Remaja Di Desa Sumberdawesari Grati Pasuruan.” 



41 

 

 Fenomena yang serupa dapat dilihat di Pondok Pesantren Riyadlus Sholihin, yang 

menjadi fokus dalam penelitian ini. Peneliti memilih pesantren ini karena dianggap memiliki 

pemelajaran kitab kuning yang paling menyeluruh dibandingkan dengan pesantren lainnya di 

Probolinggo. Penelitian ini bertujuan untuk memahami bagaimana cara melestarikan kitab 

kuning sebagai salah satu identitas dalam pendidikan pesantren. Oleh karena itu, metode syawir 

yang digunakan dalam pengajaran kitab kuning diharapkan bisa memberikan kontribusi yang 

signifikan dalam hal pengkajian, penafsiran, penerjemahan, serta mencari solusi untuk 

permasalahan yang dihadapi oleh masyarakat modern saat ini. 

 Penulis memilih Pondok Riyadlus Sholihin sebagai objek penelitian karena pesantren 

ini sangat menekankan pembelajaran ilmu nahwu dan shorof di semua aktivitasnya. Hampir 

semua kegiatan belajar santri mencakup ilmu nahwu dan shorof, karena kedua ilmu ini 

merupakan dasar untuk memahami berbagai cabang ilmu agama Islam. Semua bidang studi 

agama Islam, termasuk ilmu fikih, berakar dari bahasa Arab. Pondok Riyadlus Sholihin dikenal 

sebagai salah satu pesantren yang unggul dalam pengajaran nahwu dan shorof. Sebagian besar 

kegiatan pembelajaran di pesantren ini difokuskan pada kedua ilmu tersebut, meskipun kajian 

fikih juga tetap menjadi prioritas, karena ilmu ini penting dan diterapkan dalam kehidupan 

sehari-hari. 

 Pesantren Riyadlus Sholihin menerapkan pola pembelajaran yang bersifat lokal tetapi 

memiliki wawasan global, yang disebut dengan kegiatan syawir atau musyawarah pesantren. 

Dalam konteks pesantren, kegiatan syawir ini disebut musyawarah. Syawir di Pesantren 

Riyadlus Sholihin mulai diperkenalkan pada tahun 2016 sebagai inovasi dari pengurus yang 

menyadari adanya penurunan kualitas pembelajaran santri, terutama dalam hal kemampuan 

membaca kitab kuning. Pengurus yang terlibat dalam kegiatan syawir ini dikenal dengan nama 

Lajnah MUSYFAQO (Pengurus Musyawarah Fathul Qorib). 

 Oleh karena itu, setelah menjelaskan latar belakang yang ada, penulis berencana untuk 

melakukan penelitian tentang penerapan Metode Syawir dalam memahami kitab kuning. 

Penelitian ini bertujuan untuk meningkatkan pemahaman santri mengenai fiqh di Pesantren 

Riyadlus Sholihin. 

METODE PENELITIAN 

 Dalam penelitian ini, penulis menerapkan metode kualitatif. Menurut Moleong, metode 

ini adalah cara penelitian yang menghasilkan data bersifat deskriptif, mencakup perilaku, 

ucapan, dan tulisan dari subjek yang diteliti. Pengumpulan data dilakukan melalui observasi 



42 

 

partisipatif, wawancara mendalam, dan kajian pustaka10. Dalam penelitian ini, peneliti memilih 

enam orang sebagai informan. Untuk menentukan siapa yang dijadikan informan, peneliti 

menetapkan beberapa kriteria, yaitu: (1) telah mengalami proses enkulturasi secara 

menyeluruh, (2) terlibat langsung dalam kegiatan, (3) memiliki waktu yang memadai, dan (4) 

tidak bersifat analitis11. 

 Peneliti menerapkan pendekatan observasi partisipatif untuk mendapatkan informasi 

secara menyeluruh, termasuk detail-detail terkecil, dengan cara terlibat langsung dalam diskusi 

di Pondok Pesantren Riyadlus Sholihin. Selain observasi, peneliti juga melakukan wawancara 

untuk menggali data yang mungkin tidak dapat diakses hanya melalui observasi. Wawancara 

dilakukan dengan pengasuh, ustadz yang memimpin diskusi, serta mahasantri yang 

berpartisipasi dalam kegiatan Musyawarah. Hasil wawancara kemudian diperiksa kembali 

dengan membacanya ulang. Jika hasil wawancara sesuai dengan tujuan penelitian, tidak perlu 

dilakukan wawancara ulang. Namun, jika hasilnya dianggap kurang memadai atau tidak 

memenuhi tujuan penelitian, peneliti akan melakukan wawancara tambahan. 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

a. Deskripsi Syawir Pesantren Riyadlus Sholihin 

Pondok Pesantren Riyadlus Sholihin secara resmi didirikan pada 20 Februari 1971 

oleh Al Habib Muhammad bin Ali Al Habsyi, yang menjabat sebagai pengasuh pertama 

hingga tahun 2005. Pada tahun 2000, pesantren ini mendapatkan Surat Keputusan dari 

Kantor Wilayah Departemen Agama Jawa Timur pada 26 November, dengan nomor 

Wm.6.03/PP.03.2/4152/SKP/2002. Lokasi pesantren ini berada di Jl. Lawu No. 39, 

Kelurahan Ketapang, Kecamatan Kademangan, Kota Probolinggo. Riyadlus Sholihin 

tergolong dalam jenis khalaf atau semi-modern yang menggabungkan pendidikan formal 

dan nonformal. Pendidikan di sini dilakukan dengan pendekatan yang mendalam dan 

terencana, dikelola oleh sekelompok individu yang berkomitmen untuk menanamkan nilai, 

norma, dan aturan guna membentuk karakter sesuai dengan ajaran agama. Tujuan dari 

pendidikan di pesantren ini adalah untuk menghasilkan generasi muda yang mencintai Al-

Qur'an dan memiliki akhlak yang baik melalui berbagai kegiatan yang dapat membantu 

mereka memahami ajaran yang diberikan. 

 
10 Abdillah, Maylissabet, and TAUFIQ, “Kontribusi Bahtsul Masail Pesantren Di Madura Dalam Menghadapi 

Perkembangan Hukum Islam Kontemporer.” 
11 Rani Rakhmawati, “Syawir Pesantren Sebagai Metode Pembelajaran Kitab Kuning Di Pondok Pesantren 

Manbaul Hikam Desa Putat, Kecamatan Tanggulangin, Kabupaten Sidoarjo- Jawa Timur,” n.d. 



43 

 

Pesantren Riyadlus Sholihin menggunakan pendekatan pembelajaran yang 

menonjolkan nilai-nilai lokal sambil tetap memperhatikan perspektif global, yang dikenal 

dengan istilah syawir atau musyawarah pesantren. Dalam konteks lokal, kegiatan ini 

disebut musyawarah. Metode syawir ini mulai diperkenalkan pada tahun 2016 sebagai 

sebuah inovasi dari pengurus yang menyadari adanya penurunan kualitas pembelajaran 

santri, terutama dalam kemampuan membaca kitab kuning. Para pengurus yang terlibat 

dalam syawir ini dikenal dengan sebutan Lajnah MUSYFAQO (Pengurus Musyawarah 

Fathul Qorib). 

Syawir adalah proses yang digunakan untuk mendiskusikan berbagai isu yang 

berkaitan dengan realitas kehidupan, meliputi aspek sosial, hukum, politik, kesehatan, 

ekonomi, budaya, dan gender. Untuk menemukan solusi atas masalah-masalah tersebut, 

kita merujuk pada sumber-sumber yang ada dalam kitab kuning12. Sebagai salah satu 

metode yang diharapkan bisa menjaga kajian kitab kuning sebagai warisan ilmu dari para 

ulama, khususnya oleh pengasuh pesantren zaman sekarang seperti Habib Ali dan Habib 

Hadi Ibnail Habib Muhammad Alhabsyi, syawir juga berfungsi sebagai tempat untuk 

mendorong santri agar lebih aktif dalam mempelajari dan mengembangkan kitab kuning 

sebagai persiapan untuk berdakwah serta menyebarkan ajaran Islam di masyarakat. Di 

Pondok Pesantren Riyadlus Sholihin, pembelajaran fiqih yang menekankan pada 

penyelesaian masalah dilakukan lewat musyawarah fiqhiyyah yang diadakan setiap Rabu 

malam Kamis. Program yang dinamakan Musyfaqo (Musyawarah Fathul Qorib) menjadi 

salah satu program unggulan yang menarik perhatian lebih dibandingkan program-program 

lainnya di pesantren ini. Musyawarah ini khusus ditujukan untuk santri di tingkat marhalah 

Tsanawiyah. Pemilihan tingkat ini didasari keyakinan bahwa santri di tahap ini sudah 

memiliki pemahaman yang cukup baik tentang kitab kuning, baik dari aspek hukum 

maupun metodologi, sehingga mereka bisa lebih mudah mengikuti analisis masalah dan 

hukum yang relevan. 

Di samping melaksanakan musyawarah fiqih setiap hari, Pondok Pesantren Riyadlus 

Sholihin juga menyelenggarakan musyawarah fiqih bulanan dan tahunan yang sering 

disebut musyawarah kubra. Musyawarah bulanan diadakan setiap tiga minggu sekali, 

meskipun sering disebut bulanan agar lebih mudah diingat. Tujuan dari kegiatan ini bukan 

 
12 Rizal Fathurrohman, Muhammad Gafarurrozi, and Wahyu Kholis Prihantoro, “The Syawir Method as a 

Cooperative Learning Model … The Syawir Method as a Cooperative Learning Model of Islamic Religious 

Education in Pesantren-Based Schools,” TARBAWY: Indonesian Journal of Islamic Education 10, no. 2 (2023): 

154. 



44 

 

hanya untuk meningkatkan pemahaman santri mengenai materi pelajaran, tetapi juga untuk 

melatih mereka dalam menganalisis hukum Islam serta menangani isu-isu fiqih yang 

muncul di masyarakat. Ketika ada masalah yang perlu diatasi, santri didorong untuk belajar 

secara mandiri dengan mencari informasi dari berbagai kitab fiqih, melakukan analisis, dan 

merumuskan kesimpulan dari hasilyang diperoleh. 

Dalam kegiatan musyawarah, santri yang ikut serta mempunyai tanggung jawab 

penuh terhadap pembelajaran yang berlangsung. Acara ini dipandu oleh seorang ketua 

musyawarah dan seorang notulis yang diambil dari peserta, sesuai dengan urutan yang telah 

ditetapkan oleh koordinator13. Memberikan tanggung jawab sepenuhnya kepada santri 

bertujuan untuk melatih mereka dalam belajar mandiri dan mengembangkan keterampilan 

kepemimpinan, sehingga mereka lebih siap menghadapi masyarakat di masa depan. 

Sementara itu, ustadz berfungsi sebagai pembimbing, pengawas, dan evaluator di akhir 

kegiatan. Ustadz tidak terlibat langsung dalam proses pendidikan, karena pengelolaan 

forum dan penyampaian materi telah diserahkan kepada ketua musyawarah dan Qari’14. 

Ustadz akan terlibat hanya ketika dianggap perlu atau jika diminta oleh peserta 

musyawarah. Meskipun peran mereka terbatas pada pengawasan, kehadiran ustadz masih 

memberikan dukungan dan perhatian bagi santri saat belajar, karena santri merasa diawasi 

oleh ustadz atau Lajnah Musyfaqo. 

Proses pembelajaran dalam musyawarah biasanya melewati beberapa langkah. 

Pertama, ketua musyawarah akan memulai dengan memperkenalkan tema serta materi 

yang akan dibahas. Kemudian, santri yang ditunjuk akan mempresentasikan materi sesuai 

jadwal, yang mencakup membaca teks kitab fiqih, menerjemahkannya, dan menjelaskan 

isi kitab tersebut. Setelah itu, ketua akan memberikan waktu 30 menit untuk sesi tanya 

jawab mengenai teks dan makna kitab. Kedua, ketua akan membuka sesi waqi’iyyah untuk 

mendiskusikan isu-isu fiqih yang sedang aktual dan relevan15. Sesi ini direncanakan 

berlangsung selama 1 jam, tetapi dapat diperpanjang tergantung pada tingkat kompleksitas 

masalah yang dibahas. Tahapan dalam sesi waqi’iyyah meliputi:  

 
13 Khofifatul Lathifiyah and Khisna Azizah, “Implementasi Metode Syawir Dalam Meningkatkan Pemahaman 

Santri Pada Kitab Fathul Qorib Di Madrasah Diniyah Pondok Pesantren Al-Ittihad Belung Poncokusumo Malang,” 

Journal Islamic Studies 5, no. 01 (2024): 13–25, https://doi.org/10.32478/hvk3q956. 
14 Ahmad Hasan Ashari Abdul Muid, “Implementasi Pembelajaran Metode Syawir Sebagai Upaya Peningkatan 

Penguasaan Kitab Kuning Di Madrasah Diniyah Takmiliyah Wustho Mambaus Sholihin Suci Manyar Gresik.,” 

Jurnal Ilmu Pengetahuan Dan Pendidikan Islam 2 (2019): 1–44. 
15 Udriansyah and Zaifatur Ridha, “Implementasi Metode Syawir Dalam Meningkatkan Pemahaman Fiqih Materi 

Dzikir Dan Do’a Kelas VII Pondok Pesantren Modern Babussalam,” Student Scientific Creativity Journal 1, no. 1 

(2023): 123–31. 



45 

 

1. Pengajuan masalah. Pada tahap ini, peserta musyawarah diberi kesempatan untuk 

menyampaikan masalah, kasus, atau isu fiqhiyyah yang terkait dengan topik yang 

sedang dibahas. Umumnya, masalah-masalah ini disampaikan dalam bentuk narasi 

yang mencerminkan fenomena yang menunjukkan kelemahan dalam hukum Islam. Isu 

yang diajukan dalam sesi ini harus memenuhi beberapa kriteria, seperti bersifat 

faktual, relevan dengan kondisi saat ini, belum pernah dibicarakan sebelumnya, dan 

sesuai dengan tema yang sedang didiskusikan16. 

2. Seleksi masalah. Pada tahap ini, ketua musyawarah mengumpulkan semua masalah 

yang diusulkan oleh peserta dan menyajikannya untuk didiskusikan dan dipilih. 

Setelah kelompok mencapai kesepakatan, isu yang dipilih akan dibahas lebih lanjut. 

Dalam musyawarah yang berlangsung setiap hari, diskusi hanya akan difokuskan pada 

satu isu saja karena terbatasnya waktu. 

3. Tashawwur al-Mas’alah atau Pendefinisian MasalahPada tahap ini, proses dilakukan 

untuk mendalami pemahaman mengenai masalah yang ada, menganalisis isu-isu 

terkait, membahas istilah-istilah yang relevan, dan memberikan penjelasan kepada 

pihak yang mengangkat masalah tersebut. Setelah masalah dinilai cukup jelas, santri 

diberi kesempatan untuk mencari informasi, data, dan solusi yang berhubungan 

dengan isu yang sedang dibahas melalui kitab-kitab fiqih. Pencarian ini dilakukan 

dalam kelompok dan hasilnya akan didiskusikan di masing-masing kelompok. 

Temuan dari setiap kelompok kemudian diajukan sebagai alternatif solusi kepada 

pimpinan musyawarah untuk disampaikan kepada semua peserta musyawarah. 

4. al-Radd wa al-I’tiradl. Secara etimologis, istilah ini berhubungan dengan penolakan 

dan penyangkalan. Di tahap ini, santri akan mengevaluasi berbagai pilihan solusi yang 

diajukan oleh setiap kelompok dan berdiskusi untuk menemukan solusi yang paling 

sesuai. Proses ini sering membutuhkan waktu cukup lama karena terjadi pertukaran 

informasi dan argumentasi dari tiap kelompok yang menyampaikan pendapat mereka. 

5. Mencari solusi. Setelah mempertimbangkan berbagai pilihan yang ada, forum akan 

menetapkan solusi yang paling tepat dan menjadikannya kesepakatan bersama. 

Namun, jika mereka tidak dapat menemukan kesepakatan atau merasa solusi yang ada 

 
16 Khofifatul Lathifiyah and Khisna Azizah, “Implementasi Metode Syawir Dalam Meningkatkan Pemahaman 

Santri Pada Kitab Fathul Qorib Di Madrasah Diniyah Pondok Pesantren Al-Ittihad Belung Poncokusumo Malang.” 



46 

 

tidak cukup baik, masalah tersebut akan ditangguhkan. Kemudian, masalah yang 

ditunda itu akan dibahas lebih lanjut dalam forum musyawarah bulanan17. 

Ketiga, Setelah diskusi mengenai masalah dan solusinya selesai, langkah selanjutnya 

adalah evaluasi yang dilakukan oleh ustadz. Pada tahap ini, ustadz memberikan arahan dan 

masukan tentang kinerja santri selama musyawarah serta hasil dari produk hukum yang 

telah disusun. 

Umumnya, dunia Musyawarah, baik yang berlangsung setiap hari, sebulan sekali, 

maupun setahun sekali, cenderung mengikuti pola yang sama, meskipun tema yang dibahas 

dapat berbeda-beda. Musyawarah harian biasanya dimulai dengan membagikan sub materi 

dari kitab yang akan dipelajari, sedangkan pertemuan bulanan dan tahunan dimulai dengan 

penjelasan langsung mengenai topik, tanpa mengacu pada materi dari kitab kuning. 

Pertanyaan yang dibahas dalam forum bulanan biasanya berasal dari isu-isu yang belum 

terpecahkan dalam diskusi harian, sehingga forum Musyawarah bulanan berfungsi sebagai 

kelanjutan dari itu. Forum tahunan, yang dikenal sebagai al-bahsul al-masail, memiliki 

cakupan yang lebih luas dan lebih banyak materi dibandingkan dengan forum harian dan 

bulanan, karena durasi waktu yang lebih lama18.  

b. Efektivitas Metode Syawir dalam Meningkatkan Minat Baca Kuning 

Metode Syawir yang diterapkan dalam Lajnah Musyfaqo di Pondok Pesantren 

Riyadlus Sholihin memfasilitasi pembelajaran kitab kuning, terutama Fathul Qorib, 

melalui pendekatan diskusi aktif. Santri memulai dengan membaca teks kitab kuning 

secara mendalam dan menerjemahkannya ke dalam bahasa yang lebih mudah dipahami. 

Setelah itu, mereka terlibat dalam diskusi kelompok di mana mereka membahas makna, 

konteks, dan aplikasi praktis dari teks tersebut. Pengajar berfungsi sebagai fasilitator yang 

memberikan arahan, klarifikasi, dan koreksi selama diskusi19. 

Metode ini terbukti efektif dalam meningkatkan minat baca santri dengan cara yang 

signifikan. Keterlibatan aktif santri dalam proses membaca, menerjemahkan, dan 

mendiskusikan teks mendorong mereka untuk lebih terhubung dengan materi dan merasa 

termotivasi. Diskusi kelompok memperkuat rasa percaya diri santri dalam memahami dan 

 
17 Mochammad Soleh et al., “PENDAMPINGAN SYAWIR SEBAGAI METODE PEMBELAJARAN KITAB 

KUNING DI PONDOK PESANTREN HIDAYATUL MUBTADI ’ IN KEMBANG KABUPATEN MALANG” 

2, no. 1 (2024): 45–54. 
18 M I Fahmi, “Metode Syawir Untuk Menambah Pemahaman Fikih Di Pondok Pesantren Anwarul Huda 

Karangbesuki Malang,” 2021, http://etheses.uin-malang.ac.id/28118/. 
19 D M Santika, “Penerapan Syawir Dalam Pembelajaran Fikih Dengan Menggunakan Kitab Mabadi Fikih Di 

Pondok Pesantren Putri Al-Amin Hudatul Muna Jenes Brotonegaran Ponorogo,” 2023, 88. 



47 

 

menyampaikan ide-ide mereka, sementara semangat belajar kolektif yang tercipta selama 

proses diskusi membuat pembelajaran menjadi lebih menarik dan menyenangkan20. 

Selain itu, metode Syawir memperdalam pemahaman santri terhadap teks dengan 

membantu mereka mengembangkan keterampilan kritis dan analitis. Diskusi mendalam 

memungkinkan santri untuk mengevaluasi argumen, membandingkan pandangan, dan 

menghubungkan konsep dalam teks dengan konteks yang lebih luas21. Hal ini tidak hanya 

meningkatkan pengetahuan mereka tetapi juga menumbuhkan kecintaan terhadap literatur 

klasik Islam, membuat mereka lebih termotivasi untuk terus membaca dan belajar. 

c. Hubungan antara Lajnah Musyfaqo dan Minat Baca Kitab Kuning 

Lajnah Musyfaqo di Pondok Pesantren Riyadlus Sholihin berperan penting dalam 

meningkatkan minat baca dan pemahaman santri terhadap kitab kuning melalui metode 

pembelajaran berbasis diskusi interaktif. Metode ini melibatkan beberapa langkah penting 

yang membuat proses belajar menjadi lebih mendalam dan efektif. 

Di Lajnah Musyfaqo, pembelajaran kitab kuning dimulai dengan membaca teks 

secara kolektif. Setelah pembacaan, santri terlibat dalam diskusi kelompok di mana mereka 

membahas dan menganalisis teks secara mendalam. Diskusi ini dirancang agar santri dapat 

bertanya, memberikan pendapat, dan mengkaji berbagai aspek dari teks dengan seksama. 

Proses ini membuat pembelajaran lebih aktif dan mendorong santri untuk lebih terlibat 

dengan materi22. 

Pengajar memainkan peran sebagai fasilitator dalam metode ini. Mereka tidak hanya 

memberikan penjelasan awal tetapi juga memandu diskusi dengan mengajukan pertanyaan 

yang merangsang pemikiran, memberikan klarifikasi atas konsep-konsep yang kompleks, 

dan memperbaiki kesalahan pemahaman. Pengajar juga memberikan umpan balik 

konstruktif yang membantu santri memperbaiki dan mengembangkan pemahaman mereka 

tentang teks23. 

Lingkungan belajar di Lajnah Musyfaqo sangat dinamis. Selain diskusi, santri terlibat 

dalam berbagai aktivitas interaktif seperti peragaan, simulasi, atau presentasi kelompok 

 
20 Abdul Muid and Ahmad Hasan Ashari, “Implementasi Pembelajaran Metode Syawir Sebagai Upaya 

Peningkatan Penguasaan Kitab Kuning Di Madrasah Diniyah Takmiliyah Wustho Mambaus Sholihin Suci Manyar 

Gresik,” JURNAL ILMU PENGETAHUAN DAN PENDIDIKAN ISLAM 7, no. 7 (2021). 
21 Hadi, “Pembelajaran Fathul Qorib Berbasis Masalah Melalui Forum Syawir (Musyawarah) Di Pondok Pesantren 

Denanyar Jombang.” 
22 Santika, “Penerapan Syawir Dalam Pembelajaran Fikih Dengan Menggunakan Kitab Mabadi Fikih Di Pondok 

Pesantren Putri Al-Amin Hudatul Muna Jenes Brotonegaran Ponorogo.” 
23 Hidayatul Mubtadi et al., “PELAKSANAAN METODE SYAWIR(DISKUSI) DALAM MENINGKATKAN 

PEMAHAMAN SANTRI DI PONDOK PESANTREN HIDAYATUL MUBTADI’IEN ASRAMA SUNAN GIRI 

NGUNUT TULUNGAGUNG,” n.d., 137–54. 



48 

 

yang berkaitan dengan teks kitab kuning. Aktivitas ini dirancang untuk membuat 

pembelajaran lebih menarik dan relevan, serta untuk meningkatkan keterlibatan santri 

dalam proses belajar24. 

Melalui diskusi dan aktivitas interaktif, santri membangun keterikatan emosional dan 

intelektual yang kuat dengan kitab kuning. Diskusi mendalam memungkinkan santri untuk 

berbagi pandangan pribadi dan pengalaman, sehingga memperkuat hubungan emosional 

mereka dengan materi. Secara intelektual, santri merasa lebih terhubung dengan teks 

karena mereka dapat melihat relevansi dan aplikasi praktis dari apa yang mereka pelajari25. 

Metode ini sangat efektif dalam mengembangkan keterampilan berpikir kritis dan 

analitis santri. Selama diskusi, santri dilatih untuk mengevaluasi argumen, 

mengidentifikasi bias, dan membandingkan berbagai pandangan. Mereka juga belajar 

untuk melakukan analisis kontekstual, memahami teks dalam konteks sejarah dan sosial 

yang lebih luas, dan menerapkan konsep-konsep yang dipelajari dalam situasi praktis26. 

Penerapan metode diskusi interaktif oleh Lajnah Musyfaqo menghasilkan 

peningkatan signifikan dalam minat baca santri. Santri menjadi lebih antusias dan proaktif 

dalam mempelajari kitab kuning. Selain itu, pemahaman mereka terhadap teks menjadi 

lebih mendalam, dengan kemampuan yang lebih baik untuk menghubungkan dan 

menerapkan konsep-konsep yang dipelajari27. 

Secara keseluruhan, Lajnah Musyfaqo berhasil menciptakan lingkungan belajar yang 

mendalam dan menarik, yang tidak hanya meningkatkan minat baca santri tetapi juga 

memperkuat pemahaman mereka terhadap kitab kuning, menjadikannya komponen vital 

dalam pendidikan di Pondok Pesantren Riyadlus Sholihin. 

d. Kelebihan MUSYFAQO ( Musyawarah Fathul Qorib ) 

Setiap metode pembelajaran pasti memiliki kelebihan dan kekurangan yang berbeda-

beda. Di Pondok Pesantren Denanyar, pendekatan pembelajaran yang berbasis masalah dan 

melibatkan diskusi menawarkan banyak keuntungan. 

 
24 Abdul Karim Alfaizi, “Efektivitas Metode Syawir Dalam Upaya Peningkatan Skill Berbahasa Arab 

Menggunakan Media Kutub At-Turast Di Pondok Pesantren Masjid Agung Jami’ Malang,” HMJ Sastra Arab 

Fakultas Sastra Universitas Negeri Malang, no. 1 (2021): 1–23. 
25 Hadi, “Pembelajaran Fathul Qorib Berbasis Masalah Melalui Forum Syawir (Musyawarah) Di Pondok Pesantren 

Denanyar Jombang.” 
26 Nurussofiah, Muhammad, and Prasetiya, “Strategi Kepemimpinan Pondok Dalam Menerapkan Akhlak Santri 

Di Pondok Pesantren Miftahul Arifin Bantaran Kabupaten Probolinggo.” 
27 Fathurrohman, Gafarurrozi, and Kholis Prihantoro, “The Syawir Method as a Cooperative Learning Model … 

The Syawir Method as a Cooperative Learning Model of Islamic Religious Education in Pesantren-Based 

Schools.” 



49 

 

 Pertama, Terdapat banyak keuntungan yang bisa didapatkan dari masalah yang 

menjadi fokus dalam penelitian. Metode Musyawarah dirancang untuk mendorong santri 

berpikir kritis dan mandiri dalam proses belajar. Di dalam forum Musyawarah, santri diberi 

kesempatan untuk belajar melalui proses pemecahan masalah (learning to learn). Proses ini 

akan menguji kemampuan mereka, dan jika mereka berhasil, pengetahuan yang mereka 

miliki pun akan semakin berkembang. Selain itu, santri juga akan belajar cara berinteraksi 

dengan masyarakat, memfasilitasi diskusi, dan mengelola forum dalam konteks yang lebih 

luas, seperti yang mereka lakukan dalam kehidupan sehari-hari28. 

Kedua, Hasil dari penerapan metode pembelajaran yang melibatkan santri untuk 

mengambil peran, seperti menjadi pemimpin diskusi, telah membuat mereka lebih nyaman 

meskipun tidak ada guru dalam forum Musyawarah. Dengan cara ini, proses pembelajaran 

tetap dapat berjalan dengan efektif29. Peran ustadz hanya sebatas mengawasi dan menilai 

pembelajaran, yang memungkinkan santri untuk belajar secara mandiri. Dengan tidak 

terlibat langsung dalam diskusi, santri menjadi lebih leluasa dalam menyampaikan 

pendapat dan pandangan mereka tanpa merasa malu atau tertekan. 

Ketiga, Ada sebuah pendekatan pembelajaran yang dikenal dengan istilah 

pembelajaran fiqh berbasis masalah. Pendekatan ini mengandalkan diskusi sebagai cara 

belajar dengan berpegang pada prinsip-prinsip yang baik dan berkelanjutan. Setiap hari, 

sesi pembelajaran dilaksanakan, dan jika suatu masalah tidak terpecahkan dalam 

pertemuan harian, maka akan dilanjutkan dalam forum diskusi bulanan hingga semua isu 

dapat diatasi dengan tuntas30.  

Keempat, Dalam proses diskusi, ada adanya saling menghormati dan toleransi 

terhadap perbedaan pandangan. Perbedaan ini seringkali muncul dalam kajian fiqh, baik di 

dalam satu mazhab maupun di antara mazhab yang berbeda31. Wawasan santri akan 

semakin berkembang berkat adanya komunikasi yang intens, pertukaran gagasan, dan 

diskusi dari berbagai perspektif. Mereka tidak akan lagi menganggap bahwa pendapat 

mereka adalah kebenaran tunggal, dan akan lebih menghargai perbedaan.. 

e. Kekurangan Musyfaqo ( Musyawarah Fathul Qorib ) 

 
28 Muhammad Muammar Husein, “Penerapan Metode Syawir Dalam Pembelajaran Nahwu Sharaf Di Perguruan 

Islam Pondok Tremas Pacitan Tahun Pelajaran 2018/2019,” 2019, 2019, 1–74. 
29 Dewi Agus Triani and Mochamad Hermanto, “Implementation of Syawir Method in Improving Critical 

Thinking Pattern of Santri in Islamic Boarding School Fathul ‘Ulum Kwagean, Kepung, East Java,” Educan : 

Jurnal Pendidikan Islam 4, no. 1 (2020): 81, https://doi.org/10.21111/educan.v4i1.3992. 
30 Soleh et al., “PENDAMPINGAN SYAWIR SEBAGAI METODE PEMBELAJARAN KITAB KUNING DI 

PONDOK PESANTREN HIDAYATUL MUBTADI ’ IN KEMBANG KABUPATEN MALANG.” 
31 Kamilia Layliyah Ramadhani, “Upaya Pemahaman Kitab Hashiyat Al-Bajuri Melalui Metode Syawir Di Pondok 

Pesantren Mamba’unnur Gading Bululawang Malang,” 2022, 1–77. 



50 

 

Selain sejumlah kelebihan yang telah dijelaskan, desain pembelajaran dengan model 

Musyawarah Fathul Qorib juga memiliki beberapa kelemahan, antara lain:  

Pertama dan paling penting, kegiatan deliberatif membutuhkan perencanaan yang 

matang. Santri diharapkan mampu belajar, mencari, dan mengembangkan informasi secara 

mandiri dalam forum ini. Jika persiapan kurang, hal itu bisa mengganggu partisipasi 

mereka dalam pembelajaran. Santri yang kesulitan mengikuti materi akan semakin 

tertinggal seiring berjalannya waktu. Akibatnya, mereka harus berupaya keras untuk 

mengejar ketertinggalan, yang dapat menyebabkan kebosanan dan kejenuhan dalam proses 

belajar mereka32  

Kedua, Walaupun ada beberapa keuntungan dalam mengangkat santri sebagai 

pemimpin musyawarah, terdapat juga kelemahan yang perlu diperhatikan. Salah satu 

dampaknya adalah peserta mungkin akan kurang menghargai kepemimpinan santri 

lainnya, terutama jika ketua musyawarah tidak mampu mengelola forum dengan baik. 

Sebagai hasilnya, forum bisa menjadi kurang efektif, dengan diskusi yang terlalu longgar 

dan tidak memiliki arah yang jelas33.  

Ketiga, Pembelajaran yang berorientasi pada masalah memang membutuhkan waktu 

yang cukup lama. Oleh karena itu, jika waktu yang ada terbatas, hal ini dapat berdampak 

signifikan pada efektivitas proses belajar. Aktivitas ta'lim ta'allum yang mencakup diskusi 

tentang pertanyaan-pertanyaan fiqh sulit untuk dilaksanakan dengan baik dalam 

musyawarah harian yang biasanya hanya berlangsung selama 2 jam, yang terbagi menjadi 

dua sesi: satu untuk membahas isi kitab dan yang lainnya untuk waqi'iyyah. Kondisi ini 

mendorong santri untuk merasa perlu memperpanjang waktu musyawarah hingga malam 

hari34. 

 Meskipun ada beberapa kelemahan yang telah disebutkan, penulis berkeyakinan 

bahwa ini merupakan kekurangan minor yang tidak berdampak signifikan pada proses 

pembelajaran. Walau ada beberapa masalah, pembelajaran fiqh yang menggunakan 

 
32 Achmad Mahrus Helmi and Hanifuddin Hanifuddin, “Kontribusi Kegiatan Bahtsul Masail Dalam Meningkatkan 

Kemampuan Memahami Kitab Kuning Dan Berfikir Kritis Santri Di Forum Musyawarah Anjang Sana Anjang 

Sini (FMAA) Di Kabupaten Jember,” EDUKASIA: Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran 4, no. 2 (2023): 2401–

12, https://doi.org/10.62775/edukasia.v4i2.603. 
33 Yunara Maufiroh, Mohammad Afifulloh, and Imam Safi’i, “Implementasi Pembelajaran Syawir (Diskusi) 

Dalam Meningkatkan Pemahaman Santri Pada Pembelajaran Fiqih Di Pondok Pesantren Miftahul Huda Gading 

Kota Malang,” Vicratina: Jurnal Pendidikan Islam 6, no. 3 (2021): 53–61. 
34 Mat Behri, “Penerapan Program Akselerasi Baca Kitab Kuning Di Majelis Musyawarah Kutubuddiniyah 

(M2KD) PP. Mambaul Ulum Bata-Bata Ds. Panaan Kec. Palengaan Kab. Pamekasan,” Fikrotuna 6, no. 2 (2017): 

678–94, https://doi.org/10.32806/jf.v6i2.3114. 



51 

 

pendekatan berbasis masalah melalui forum musyawarah masih dapat dianggap sejalan 

dengan prinsip-prinsip problem based learning35. 

PENUTUP 

 Pesantren memainkan peranan yang sangat signifikan dalam pendidikan di Indonesia, 

terutama dalam membentuk karakter dan pengetahuan agama santri. Metode pengajaran kitab 

kuning di pesantren, seperti bandongan, sorogan, dan syawir, telah beradaptasi dengan 

kebutuhan dan tantangan zaman. Metode syawir atau musyawarah yang digunakan di Pondok 

Pesantren Riyadlus Sholihin melalui Lajnah Musyfaqo telah terbukti efektif dalam 

meningkatkan minat baca santri dan pemahaman mereka terhadap kitab kuning, sekaligus 

mengasah keterampilan berpikir kritis dan analitis. 

 Meskipun metode ini memiliki beberapa kekurangan, seperti kebutuhan persiapan yang 

matang dan tantangan dalam pengelolaan diskusi, keunggulan dari metode ini, terutama dalam 

mendorong kemandirian belajar dan toleransi terhadap perbedaan pandangan, menjadikannya 

komponen vital dalam pendidikan pesantren. Penelitian ini juga menegaskan pentingnya 

melestarikan tradisi kajian kitab kuning sebagai warisan keilmuan Islam yang terus relevan di 

tengah masyarakat modern.  

 
35 Abdul Muid, “Implementasi Pembelajaran Metode Syawir Sebagai Upaya Peningkatan Penguasaan Kitab 

Kuning Di Madrasah Diniyah Takmiliyah Wustho Mambaus Sholihin Suci Manyar Gresik.” 



52 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdillah, Kudrat, Maylissabet Maylissabet, and M. TAUFIQ. “Kontribusi Bahtsul Masail 

Pesantren Di Madura Dalam Menghadapi Perkembangan Hukum Islam Kontemporer.” 

Perada 2, no. 1 (2019): 67–80. https://doi.org/10.35961/perada.v2i1.31. 

Abdul Muid, Ahmad Hasan Ashari. “Implementasi Pembelajaran Metode Syawir Sebagai 

Upaya Peningkatan Penguasaan Kitab Kuning Di Madrasah Diniyah Takmiliyah Wustho 

Mambaus Sholihin Suci Manyar Gresik.” Jurnal Ilmu Pengetahuan Dan Pendidikan Islam 

2 (2019): 1–44. 

Alfaizi, Abdul Karim. “Efektivitas Metode Syawir Dalam Upaya Peningkatan Skill Berbahasa 

Arab Menggunakan Media Kutub At-Turast Di Pondok Pesantren Masjid Agung Jami’ 

Malang.” HMJ Sastra Arab Fakultas Sastra Universitas Negeri Malang, no. 1 (2021): 1–

23. 

Behri, Mat. “Penerapan Program Akselerasi Baca Kitab Kuning Di Majelis Musyawarah 

Kutubuddiniyah (M2KD) PP. Mambaul Ulum Bata-Bata Ds. Panaan Kec. Palengaan Kab. 

Pamekasan.” Fikrotuna 6, no. 2 (2017): 678–94. https://doi.org/10.32806/jf.v6i2.3114. 

Fahmi, M I. “Metode Syawir Untuk Menambah Pemahaman Fikih Di Pondok Pesantren 

Anwarul Huda Karangbesuki Malang,” 2021. http://etheses.uin-malang.ac.id/28118/. 

Fathurrohman, Rizal, Muhammad Gafarurrozi, and Wahyu Kholis Prihantoro. “The Syawir 

Method as a Cooperative Learning Model … The Syawir Method as a Cooperative 

Learning Model of Islamic Religious Education in Pesantren-Based Schools.” TARBAWY: 

Indonesian Journal of Islamic Education 10, no. 2 (2023): 154. 

Hadi, Mahfudz Syamsul. “Pembelajaran Fathul Qorib Berbasis Masalah Melalui Forum Syawir 

(Musyawarah) Di Pondok Pesantren Denanyar Jombang.” Risalah, Jurnal Pendidikan 

Dan Studi Islam 8, no. 2 (2022): 473–89. https://doi.org/10.31943/jurnalrisalah.v8i2.266. 

Helmi, Achmad Mahrus, and Hanifuddin Hanifuddin. “Kontribusi Kegiatan Bahtsul Masail 

Dalam Meningkatkan Kemampuan Memahami Kitab Kuning Dan Berfikir Kritis Santri 

Di Forum Musyawarah Anjang Sana Anjang Sini (FMAA) Di Kabupaten Jember.” 

EDUKASIA: Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran 4, no. 2 (2023): 2401–12. 

https://doi.org/10.62775/edukasia.v4i2.603. 

Husein, Muhammad Muammar. “Penerapan Metode Syawir Dalam Pembelajaran Nahwu 

Sharaf Di Perguruan Islam Pondok Tremas Pacitan Tahun Pelajaran 2018/2019.” 2019, 

2019, 1–74. 

Khofifatul Lathifiyah, and Khisna Azizah. “Implementasi Metode Syawir Dalam 

Meningkatkan Pemahaman Santri Pada Kitab Fathul Qorib Di Madrasah Diniyah Pondok 



53 

 

Pesantren Al-Ittihad Belung Poncokusumo Malang.” Journal Islamic Studies 5, no. 01 

(2024): 13–25. https://doi.org/10.32478/hvk3q956. 

Khoiriyah. “INTERNALISASI PENDIDIKAN MULTIKULTURAL DI PESANTREN.” 

TARBIYATUNA: Kajian Pendidikan Islam 7, no. 1 (2023): 198–204. 

https://doi.org/10.31539/joeai.v5i1.3242. 

Kuswandi, Iwan, Muh Barid Barid Nizarudin Wajdi, Umar Al Faruq, Zulhijra Zulhijra, 

Khairudin Khairudin, and Khoiriyah Khoiriyah. “Respon Kebijakan Pemerintah Desa 

Terhadap Peraturan Bupati Wajib Madrasah Diniyah.” Autentik : Jurnal Pengembangan 

Pendidikan Dasar 4, no. 1 (2020): 7–14. https://doi.org/10.36379/autentik.v4i1.46. 

Mahfud, Abd., Benny Prasetiya, and Subhan Adi Santoso. “Peran Pondok Pesantren Dalam 

Pembentukan Karakter Religius Anak Di Desa Mranggonlawang.” Jurnal Pendidikan 

Islam 8, no. 2 (2022): 19–28. https://doi.org/10.37286/ojs.v8i2.155. 

Maufiroh, Yunara, Mohammad Afifulloh, and Imam Safi’i. “Implementasi Pembelajaran 

Syawir (Diskusi) Dalam Meningkatkan Pemahaman Santri Pada Pembelajaran Fiqih Di 

Pondok Pesantren Miftahul Huda Gading Kota Malang.” Vicratina: Jurnal Pendidikan 

Islam 6, no. 3 (2021): 53–61. 

Mubtadi, Hidayatul, Sunan Giri, Ngunut Tulungagung, Hidayatul Mubtadi, Ngunut 

Tulungagung, and Binti Maunah. “PELAKSANAAN METODE SYAWIR(DISKUSI) 

DALAM MENINGKATKAN PEMAHAMAN SANTRI DI PONDOK PESANTREN 

HIDAYATUL MUBTADI’IEN ASRAMA SUNAN GIRI NGUNUT 

TULUNGAGUNG,” n.d., 137–54. 

Muid, Abdul, and Ahmad Hasan Ashari. “Implementasi Pembelajaran Metode Syawir Sebagai 

Upaya Peningkatan Penguasaan Kitab Kuning Di Madrasah Diniyah Takmiliyah Wustho 

Mambaus Sholihin Suci Manyar Gresik.” JURNAL ILMU PENGETAHUAN DAN 

PENDIDIKAN ISLAM 7, no. 7 (2021). 

Nurussofiah, Febi Fatlika, Devy Habibi Muhammad, and Benny Prasetiya. “Strategi 

Kepemimpinan Pondok Dalam Menerapkan Akhlak Santri Di Pondok Pesantren Miftahul 

Arifin Bantaran Kabupaten Probolinggo.” Islamika 5, no. 1 (2023): 296–315. 

https://doi.org/10.36088/islamika.v5i1.2786. 

Rakhmawati, Rani. “Syawir Pesantren Sebagai Metode Pembelajaran Kitab Kuning Di Pondok 

Pesantren Manbaul Hikam Desa Putat, Kecamatan Tanggulangin, Kabupaten Sidoarjo- 

Jawa Timur,” n.d. 

Ramadhani, Kamilia Layliyah. “Upaya Pemahaman Kitab Hashiyat Al-Bajuri Melalui Metode 

Syawir Di Pondok Pesantren Mamba’unnur Gading Bululawang Malang,” 2022, 1–77. 



54 

 

Santika, D M. “Penerapan Syawir Dalam Pembelajaran Fikih Dengan Menggunakan Kitab 

Mabadi Fikih Di Pondok Pesantren Putri Al-Amin Hudatul Muna Jenes Brotonegaran 

Ponorogo,” 2023, 88. 

Soleh, Mochammad, Nilna Rizqiyah, Abidatul Khasanah, and Siti Khumaidah. 

“PENDAMPINGAN SYAWIR SEBAGAI METODE PEMBELAJARAN KITAB 

KUNING DI PONDOK PESANTREN HIDAYATUL MUBTADI ’ IN KEMBANG 

KABUPATEN MALANG” 2, no. 1 (2024): 45–54. 

Syaifi, Mat, and Mukhammad Irfan Firdaus. “Peran Kegiatan Musyawirin Dalam Melestarikan 

Tradisi Pesantren Pada Kalangan Remaja Di Desa Sumberdawesari Grati Pasuruan.” 

Ashlach : Journal of Islamic Education 1, no. 1 (2023): 16–31. 

https://doi.org/10.55757/ashlach.v1i2.239. 

Triani, Dewi Agus, and Mochamad Hermanto. “Implementation of Syawir Method in 

Improving Critical Thinking Pattern of Santri in Islamic Boarding School Fathul ‘Ulum 

Kwagean, Kepung, East Java.” Educan : Jurnal Pendidikan Islam 4, no. 1 (2020): 81. 

https://doi.org/10.21111/educan.v4i1.3992. 

Udriansyah, and Zaifatur Ridha. “Implementasi Metode Syawir Dalam Meningkatkan 

Pemahaman Fiqih Materi Dzikir Dan Do’a Kelas VII Pondok Pesantren Modern 

Babussalam.” Student Scientific Creativity Journal 1, no. 1 (2023): 123–31. 

Zainab dan, and Khoiriyah. “Penanaman Nilai-Nilai Keagamaan Orang Tua Sebagai Buruh 

Pabrik (Eratek Djaja) Dalam Mendidik Anak: (Study Kasus Para Burug Pabrik Di 

Keluarahan Sumbertaman Kota Probolinggo).” Ar-Risalah: Media Keislaman, Pendidikan 

Dan Hukum Islam XIX, no. 2 (2021): 1–23. 

https://www.ejournal.iaiibrahimy.ac.id/index.php/arrisalah/article/view/948/612. 

 


