
49 
 

Dar El Ilmi: Jurnal Keagamaan, Pendidikan dan Humaniora| P-ISSN 2303-3487 | E-ISSN 

2550-0953 Vol. 12 No. 2 Oktober-Maret 2026| Hal 49-70 

 

INTEGRASI SAINS DALAM TAFSIR AL-QUR’AN:  

TELAAH ATAS PENDEKATAN SAINTIFIK 

TAFSIR SAMUDERA AL-FATIHAH 

 
M. Agus Muhtadi Bilhaq1*, Zunaidi Nur2 

bil_haq@hotmail.com1, zunaidinur@metrouniv.ac.id2 

Fakultas Ekonomi dan Bisnis Islam (FEBI) IAIN Pontianak1, UIN Jurai Siwo Lampung2 

Abstract 

The scientific approach to the Quran has been a subject of debate among muslim scholars, including in 

Indonesia. Some view it as a form of appreciation for the scientific verses in the Quran, while others 

criticize this approach for relying on relative scientific theories in interpreting the Quran. In this regard, 

Samudera Al-Fatihah by Bey Arifin (1968) is an interesting example because it relates the interpretation 

of Surah Al-Fatihah to various modern scientific findings, particularly in understanding the term al-

‘alamin as the macrocosm and microcosm. Therefore, this article aims to analyze Bey Arifin’s scientific 

approach in his interpretation of Samudera Al-Fatihah and assess the relevance of the scientific theories 

he uses to the latest developments in science. The method used in this study is qualitative in the form of 

library research, using content analysis as the data analysis method. The results of the study show that 

Samudera Al-Fatihah integrates various concepts of modern science, such as astronomy, biology, and 

physics, in explaining the term al-‘alamin. This interpretation not only demonstrates the synergy 

between revelation and reason but also makes an early contribution to introducing a scientific approach 

within the Indonesian tradition of Quranic exegesis. Although the scientific theories employed are not 

immune to criticism regarding their relevance to the times, the Samudera Al-Fatihah remains one of the 

interpretations that pioneered the use of a new approach in understanding Quranic verses through 

science. 

Keywords: Al-Qur’an and Science, Scientific Interpretation, Science Integration 

Abstrak: 

Pendekatan ‘ilmi telah menjadi subjek perdebatan di kalangan sarjana muslim, termasuk di Indonesia. 

Sebagian melihatnya sebagai bentuk apresiasi terhadap isyarat ilmiah dalam Al-Qur’an, sementara 

sebagian lainnya mengkritik pendekatan ini karena menggunakan teori-teori sains yang bersifat relatif 

dalam menafsirkan Al-Qur’an. Berkenaan dengan hal itu, Samudera Al-Fatihah karya Bey Arifin 

menjadi contoh menarik karena mengaitkan penafsiran surah Al-Fatihah dengan pelbagai temuan sains 

modern, khususnya dalam memahami istilah al-‘alamin sebagai makrokosmos dan mikrokosmos. 

Artikel ini bertujuan untuk menganalisis pendekatan ‘ilmi Bey Arifin dalam tafsir Samudera Al-Fatihah, 

serta menilai relevansi teori-teori sains yang digunakannya dengan perkembangan ilmu pengetahuan 

mutakhir. Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah kualitatif berupa kajian kepustakaan 

(library research), dengan menggunakan analisis isi (content analysis) sebagai metode analisis data. 

Adapun hasil penelitian menunjukkan bahwa Samudera Al-Fatihah mengintegrasikan pelbagai konsep 

ilmu  pengetahuan modern, seperti astronomi, biologi, dan fisika, dalam menjelaskan term al-‘alamin. 

Tafsir ini tidak hanya memperlihatkan sinergi antara wahyu dan akal, tetapi juga memberikan kontribusi 

awal dalam memperkenalkan pendekatan saintifik dalam tradisi tafsir Indonesia. Meski teori sains yang 

digunakan tidak luput dari kritik terhadap relevansi zaman, Samudera Al-Fatihah tetap menjadi salah 

satu tafsir yang mengawali penggunaan pedekatan baru dalam memahami ayat-ayat Al-Qur’an melalui 

sains. 

Kata Kunci: Al-Qur’an dan Sains, Tafsir ‘Ilmi, Integrasi Sains 

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1350279318&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1484100509&1&&
mailto:bil_haq@hotmail.com
mailto:zunaidinur@metrouniv.ac.id


 

50 
 

PENDAHULUAN 

Surah Al-Fatihah merupakan surah pembuka dalam Al-Qur’an yang memiliki peran 

penting dalam struktur kitab suci, serta dalam praktik ibadah umat muslim sehari-hari. Surah 

tersebut terdiri dari tujuh ayat pendek yang mengandung berbagai aspek utama dalam ajaran 

Islam, termasuk pengakuan akan keesaan Allah, pujian terhadap-Nya, serta permohonan akan 

petunjuk dari-Nya. Tidak sedikit riwayat yang menegaskan keistimewaan yang dimiliki surah 

Al-Fatihah, misal sebagai obat, perantara dikabulkannya do’a, serta satu-satunya surah yang 

hanya tercantum dalam Al-Qur’an, tidak di kitab samawi lainnya.1 Keistimewaan surah Al-

Fatihah pun tercermin juga dari nama-nama yang dimilikinya, di antaranya Ummul Kitab (induk 

dari kitab), Al-Matsani (yang diulang-ulang), dan Al-Wafiyah (yang sempurna).2  

Mengingat posisi penting surah Al-Fatihah, baik sebagai Fatihatul Kitab (pembuka Al-

Qur’an) maupun dalam praksis ibadah, menjadikannya sebagai salah satu surah yang paling 

dikenal dan dikaji oleh mufassir dari masa ke masa. Ini dapat dibuktikan dengan banyaknya 

karya tafsir surah Al-Fatihah yang muncul sepanjang sejarah kesarjanaan Islam. Beragam 

pendekatan seperti linguistik, teologis, hingga sufistik, pun digunakan oleh para mufassir dalam 

rangka menggali makna dan kandungan surah tersebut.3 Hal ini sekaligus menunjukkan betapa 

vital peran surah Al-Fatihah dalam sejarah pemikiran umat Islam . 

Khususnya di era modern, berkembang pula pendekatan yang menggunakan temuan-

temuan sains dalam menafsirkan Al-Qur’an, tidak terkecuali surah Al-Fatihah. Pendekatan 

tersebut berupaya untuk mengintegrasikan kandungan Al-Qur’an dengan temuan ilmu 

pengetahuan, termasuk natural science seperti astronomi, biologi, dan lainnya, yang selanjutnya 

dikenal dengan tafsir ‘ilmi.4 Di antara mufassir yang menggunakan sekaligus memelopori 

penafsiran Al-Qur’an secara ‘ilmi di era modern adalah Thanthawi Jauhari dengan karyanya al-

Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim. Melalui tafsirnya, Thanthawi menginterpretasikan Al-

Qur’an, secara tahlili serta mengaitkannya dengan konsep-konsep ilmiah yang berkembang saat 

itu, termasuk ketika menafsirkan surah Al-Fatihah. 

 
1 Wahbah Az-Zuhaili, At-Tafsir Al-Munir fi Al-‘Aqidah wa Al-Syari’ah wa Al-Manhaj (Al-Mujallad Al-

Awwal), 10th ed. (Damsyiq: Dar Al-Fikr, 2009). 
2 Az-Zuhaili; Safri Andy, “Hakekat Tafsir Surah Al-Fatihah (Pemahaman Hakikat Ibadah Kepada Allah Swt 

Dalam Menghadapi Persoalan Kehidupan),” Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu Alquran dan Tafsir 4, no. 1 (2019): 78–

100, https://doi.org/10.32505/tibyan.v4i1.827. 
3 Fathor Rahman, “Tafsir Saintifik Thanthawi Jauhari atas Surat al-Fatihah,” HIKMAH Journal of Islamic 

Studies XII, no. 2 (2016): 303–36; Iskandar Iskandar, “Penafsiran Sufistik Surat Al-Fatihah dalam Tafsir Tāj Al-

Muslimîn dan Tafsir Al-Iklîl Karya KH Misbah Musthofa,” Fenomena 7, no. 2 (2015): 195, 

https://doi.org/10.21093/fj.v7i2.297. 
4 Muhammad Faisal, “Sains dalam Al-Quran (Memahami Kontruksi Pendekatan Tafsir Bil-Ilmi Dalam 

Menafsirkan Alquran),” Jurnal Studi Alquran dan Tafsir 1, no. June (2021): 26. 



 

51 
 

Seiring berjalannya waktu, pendekatan ‘ilmi dalam menafsirkan Al-Qur’an semakin 

berkembang di dunia Islam. Kemajuan teknologi dan sains pada abad ke-20 menjadi katalis bagi 

semakin banyaknya ulama dan intelektual muslim yang memanfaatkan temuan ilmiah untuk 

menafsirkan Al-Qur’an. Hal tersebut tidak lepas dari persinggungan umat muslim dan 

perkembangan sains mutakhir. Selain itu, keingingan para pemikir muslim yang berupaya 

membuktikan keselarasan antara sains dan agama, turut mendorong kian meluasnya penafsiran 

‘ilmi terhadap Al-Qur’an.5 Tak ayal tafsir bercorak sains tersebut perlahan kian populer di 

kalangan sarjana muslim. Misalnya Hanafi Ahmad yang menulis At-Tafsir al-Ilmi li al-Ayat al-

Kauniyah fi al-Qur’an, serta Ya’qub Yusuf yang menulis Lafatat ‘Ilmiyyah min al-Qur’an.  

Meski demikian, pendekatan ‘ilmi dalam penafsiran Al-Qur’an rupanya menuai respon 

pro-kontra. Sebagian ulama menganggap pendekatan tersebut sebagai langkah positif yang 

menjembatani spiritualitas dan rasionalitas, serta memengisyaratkan adanya keselarasan antara 

sains dan agama (Al-Qur’an). Sementara itu, di sisi lain, terdapat pula ulama yang merasa 

khawatir akan penggunaan pendekatan ‘ilmi dalam menafsirkan Al-Qur’an mengingat sifat sains 

yang relatif dan selalu berkembang.6 Konsekuensinya penafsiran saintifik bisa saja bertentangan 

dengan esensi Al-Qur’an jika temuan ilmiah suatu saat terbukti salah atau tidak relevan lagi. 

Terlepas dari hal tersebut, pendekatan ‘ilmi dalam menafsirkan Al-Qur’an rupanya terus 

mengalami perkembangan dan semakin populer di dunia kesarjanaan muslim, termasuk di 

Indonesia. Sebut saja di antaranya tafsir Samudera Al-Fatihah karya Bey Arifin, Menyibak 

Rahasia Sains dalam Al-Qur’an dan Perjalanan Akbar Ras Adam: Sebuah Interpretasi Baru Al-

Qur’an dan Sains karya Agus Haryo Sudarmojo, serta Tafsir Salman. Kementerian Agama 

Republik Indonesia (Kemenag) pun tidak ketinggalan dengan menerbitkan seri karya tafsir ilmi 

yang diterbitkan secara berkala dari tahun 2010 hingga 2016, dan telah menghasilkan setidaknya 

19 judul tafsir ilmi.7 Fakta tersebut, sekali lagi, menegaskan bahwa pendekatan ini semakin 

berkembang dan diakui sebagai salah satu metode dalam memahami Al-Qur’an di era modern. 

Khususnya tafsir Samudera Al-Fatihah, hal menarik justru dapat ditemukan pada tafsir 

yang ditulis oleh Bey Arifin pada tahun 1960-an tersebut. Alasanya, jika merujuk pada 

klasifikasi yang dilakukan oleh Islah Gusmian, Samudera Al-Fatihah termasuk dalam kategori 

 
5 Tesa Fitria Mawarti, “Tafsir Saintifik,” Jurnal Tafsere 10, no. 1 (2022): 10–29, 

https://doi.org/10.24252/jt.v10i1.35547. 
6 Muhammad Patri Arifin, “APPLIED SCIENCE DALAM WACANA TAFSIR ILMI,” Al-Munir: Jurnal 

Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 5, no. 1 (2023): 1–41, https://doi.org/https://doi.org/10.24239/al-munir.v5i1.279; 

Ali Akbar, “Kontribusi Teori Ilmiah Terhadap Penafsiran,” Jurnal Ushuluddin 23, no. 1 (2015): 31–44, 

https://doi.org/http://dx.doi.org/10.24014/jush.v23i1.1088. 
7 M. Agus Muhtadi Bilhaq, Inayah Rohmaniyah, dan Salim Rahmatullah, “Al-Qur’an dan Problem Ekologi 

di Indonesia: Ekstensi Pemaknaan Kiamat Sugra dalam Tafsir Ilmi Kementerian Agama Indonesia,” NALAR: 

Jurnal Peradaban dan Pemikiran Islam 7, no. 2 (2023): 190–213, https://doi.org/10.23971/njppi.v7i2.7398. 



 

52 
 

tafsir periode pertama di Indonesia.8 Senada dengan itu, Muhammad Amin dalam tulisannya  

juga menyebutkan bahwa tafsir pada periode ini umumnya masih ditulis dengan gaya yang 

relatif sederhana dan lebih menekankan pada aspek teologis, moral, dan hukum.9 Namun, 

berbeda dengan Samudera Al-Fatihah, Bey Arifin dalam tafsir tersebut justru menggunakan 

pendekatan multidisiplin (sains, eskatologi, dan kristologi), salah satunya adalah penafsiran bil 

‘ilmi, di mana saat itu masih terbilang jarang digunakan di Indonesia. Bey Arifin 

menghubungkan ayat-ayat dalam Surah Al-Fatihah dengan konsep ilmiah seperti kosmologi 

dan biologi, yang sekaligus menunjukkan bahwa kandungan Al-Qur’an dapat dipahami tidak 

hanya melalui pendekatan tradisional, tetapi juga melalui perspektif sains. 

Misalnya, salah satu tafsiran yang cukup menonjol dalam Samudera Al-Fatihah adalah 

ketika Bey Arifin menjelaskan term al-‘alamin pada ayat kedua Surah Al-Fatihah. Menurutnya, 

kata tersebut merepresentasikan alam semesta yang terdiri dari dua dimensi, yakni ‘alam 

makros’ (makrokosmos) dan ‘alam mikros’ (mikrokosmos). Makrokosmos mencakup entitas 

besar seperti tata surya, galaksi, dan pelbagai fenomena astronomi, sementara mikrokosmos 

merujuk pada struktur terkecil dalam kehidupan, seperti bakteri, sel sperma, dan partikel 

subatomik.10 Dengan demikian, tafsir ini menegaskan bahwa surah Al-Fatihah tidak hanya 

memiliki makna spiritual tetapi juga mengandung isyarat tentang keteraturan alam semesta yang 

dapat dikaji melalui sains modern. 

Dalam hal ini, upaya Bey Arifin yang mengadopsi ragam disiplin ilmu, termasuk sains 

natural, ketika menafsirkan surah Al-Fatihah menunjukkan pikirannya yang orisinil sekaligus 

berbeda dari kebanyakan mufassir Indonesia pada masanya. Jika sebagian besar masih 

berpegang pada metode tradisional, Bey Arifin dalam Samudera Al-Fatihah justru berupaya 

menyandingkan antara wahyu dan temuan sains. Padahal, seperti telah disebutkan sebelumnya, 

khususnya pendekatan ‘ilmi terhadap Al-Qur’an di kalangan mufassir muslim menuai pelbagai 

tanggapan, baik positif maupun negatif. Meski demikian, tidak dapat dipungkiri bahwa 

Samudera Al-Fatihah menjadi salah satu karya awal tafsir Indonesia yang ‘berani’ 

memperkenalkan pendekatan ‘ilmi dalam studi tafsir Al-Qur’an di Indonesia. Oleh karena itu, 

 
8 Islah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia: dari Hermeneutika hingga Ideologi, 1st ed. (Jakarta: Teraju, 

2003). 
9 Muhammad Amin, “Sejarah Tafsir Indonesia Abad ke XX: Pembabakan, Corak, dan Ciri Khas,” Jurnal 

Ilmu Agama: Mengkaji Doktrin, Pemikiran, dan Fenomena Agama 22, no. 2 (2021): 238–49, 

https://doi.org/10.19109/jia.v22i2.10967. 
10 Bey Arifin, Samudera Al-Fatihah (Surabaya: PT Bina Ilmu, 1987). Terdapat indikasi bahwa tafsiran Bey 

Arifin terhadap term Al-‘Alamin sebagai makrokosmos dan mikrokosmos dipengaruhi oleh tafsir al-Jawahir fi 

Tafsir al-Qur'an al-Karim, di mana Thanthi Jauhari menafsirkan term Al-‘Alamin dengan mengklasifikasikan alam 

menjadi ‘alam ulwiyun (alam atas) dan ‘alam sufliyun (alam bawah). Thanthawi Jauhari, Al-Jawahir fi Tafsir al-

Qur’an al-Karim, 2nd ed. (Mesir: Mustafa Al-Babi Al-Halabi, 1932).   



 

53 
 

studi lebih lanjut terhadap Samudera Al-Fatihah menjadi penting untuk dilakukan dalam rangka 

memahami bagaimana tafsir tersebut menyandingkan temuan sains dengan wahyu Al-Qur’an, 

serta menakar kontribusi Bey Arifin terhadap perkembangan tafsir ‘ilmi di Indonesia.  

METODE  

Adapun penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif berupa studi kepustakaan 

(library research). Mengutip Kaelan penelitian kepustakaan adalah penelitian yang sumber 

datanya diperoleh dari literatur seperti buku, artikel, dan lainnya sesuai dengan objek material 

peneltian tersebut.11 Penggunaan studi kepustakaan sebagai metode dalam penelitian ini bukan 

tanpa sebab mengingat sumber utama yang dikaji adalah tafsir Samudera Al-Fatihah karya Bey 

Arifin. Selain itu, dirujuk pula literatur pendukung mencakup buku maupun penelitian terdahulu 

terkait pendekatan ‘ilmi dalam studi Al-Qur’an serta literatur sains yang relevan dengan 

penelitian. Data yang telah dikumpulkan selanjutnya akan dianalisis secara deskriptif yakni 

dengan mengorganisir data, memaparkan data, melakukan analisis, serta melakukan penarikan 

kesimpulan berdasarkan temuan yang relevan. Metode analisis isi (content analysis) digunakan 

dalam proses analisis data dengan tujuan menelaah isi laten maupun isi komunikasi teks 

(tafsir).12 Praktisnya, penggunaan metode analisis tersebut ditujukan untuk mengklasifikasi 

tema-tema sains serta mengidentifikasi pendekatan ‘ilmi yang digunakan Bey Arifin dalam 

tafsirnya. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan gambaran bagaimana 

tafsir Samudera Al-Fatihah merepresentasikan integrasi sains dalam penafsiran Al-Qur’an serta 

menakar kontribusinya terhadap perkembangan tafsir ‘ilmi di Indonesia. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Biografi Singkat Bey Arifin 

Bey Arifin merupakan seorang ulama, dai, sekaligus penulis produktif yang turut andil 

dalam perkembangan dakwah Islam di Indonesia. Melalui karya-karyanya, ia menyampaikan 

dan mengeksplorasi pelbagai aspek keislaman, mulai dari tafsir Al-Qur’an, hadis, hingga 

pemikiran dalam bidang dakwah. Kontribusinya dalam dakwah dan kepenulisan, 

menjadikannya sebagai salah satu tokoh yang memiliki peran dalam perkembangan pemikiran 

Islam di Indonesia. Oleh sebab itu, perlu kiranya untuk menilik sekelumit tentang sejarah hidup 

dan perjalanan intelektual Bey Arifin, meliputi latar belakang pendidikan, serta karya-karya 

yang telah dihasilkan. Hal ini ditujukan dalam rangka melihat bagaimana pemikirannya 

terbentuk serta bagaimana kontribusinya dalam khazanah tafsir di Indonesia. 

 
11 Metode Penelitian Kualitatif Interdisipliner, 1st ed. (Yogyakarta: Paradigma, 2012). 
12 Nyoman Kutha Ratna, Teori, Metode, dan Teknik Penelitian Sastra: Dari Strukturalisme Hingga 

Poststrukturalisme Perspektif Wacana Naratif, 7th ed. (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2013). 



 

54 
 

Bey Arifin lahir di Parak Laweh, Sumatera Barat, pada 26 September 1917 dari pasangan 

Muhammad Arif, juga dikenal sebagai Datuk Laut Basa, dan Siti Zulaikha. Satu hal yang unik, 

dalam tradisi masyarakat Minangkabau, seorang anak yang baru lahir tidak langsung diberi 

nama, tetapi sekedar dipanggil dengan sebutan Buyung. Mengingat ibunya yang berasal dari 

suku Tanjung, sehingga sewaktu kecil, ia dipanggil dengan sebutan Buyung Tanjung.13  

Bey Arifin tumbuh dalam lingkungan keluarga petani yang religius, di mana pendidikan 

agama menjadi bagian penting dalam kehidupan sehari-hari. Karenanya tidak mengherankan 

jika minatnya terhadap ilmu agama telah muncul sedari kecil. Minat Bey Arifin  terhadap ilmu 

agama semakin berkembang seiring dengan kegemarannya menghadiri majelis keagamaan dan 

mendengarkan ceramah ulama di kampungnya. Pengalaman inilah yang kemudian 

memotivasinya untuk lebih mendalami ajaran Islam dan bercita-cita menjadi seorang dai. 

Keinginan tersebut membuat Bey Arifin semakin giat belajar di surau, tempat pendidikan dasar 

Islam secara tradisional  di ajarkan.14  

Selain pendidikan nonformal, Bey Arifin juga menempuh pendidikan formal. Ia memulai 

pendidikannya di Volksschool, yang memberikan dasar pendidikan umum sebelum kemudian 

melanjutkan ke Vervolgschool. Pada saat yang sama, Bey Arifin rupanya tidak lupa mendalami 

ilmu agama dan tercatat menjadi siswa ibtidaiyah pada Diniyahschool, Simpang Empat, serta 

berhasil menamatkan pendidikan di kedua sekolah tersebut di tahun 1931. Bey Arifin juga 

tercatat pernah menimba ilmu agama di Thawalib, sebuah lembaga pendidikan Islam yang 

cukup berpengaruh di Sumatera Barat saat itu. Tepatnya di tahun 1938, Bey Arifin kemudian 

melanjutkan studinya di Islamic Collage di Kota Padang. Di sinilah pemikiran dan keilmuannya 

semakin terasah, terutama dalam bidang dakwah dan retorika yang kelak menjadi salah satu ciri 

khasnya sebagai seorang dai.15 

Perjalanan pendidikan Bey Arifin yang mencakup pendidikan umum dan agama telah 

membentuknya menjadi seorang intelektual Muslim yang berwawasan luas. Kombinasi antara 

pendidikan tradisional dan sistem pendidikan modern membekalinya dengan pemahaman Islam 

yang mendalam serta keterampilan dakwah yang sistematis. Latar belakang pendidikan inilah 

yang kemudian menjadi pondasi bagi kiprahnya dalam dakwah dan kepengarangan. 

 
13 Totok Djuroto, Perjalanan Panjang Seorang Dai: K.H. Bey Arifin dalam Biografi (Surabaya: Karunia, 

1991). 
14 M Agus Muhtadi Bilhaq, “Peran Hadis sebagai Dasar Epistemologi Pemikiran Bey Arifin tentang Hari 

Pembalasan (Eskatologi),” Holistic al-Hadis 6, no. 1 (2020): 38, https://doi.org/10.32678/holistic.v6i1.1120; 

Djuroto, Perjalanan Panjang Seorang Dai: K.H. Bey Arifin dalam Biografi. 
15 Djuroto, Perjalanan Panjang Seorang Dai: K.H. Bey Arifin dalam Biografi; Bilhaq, “Peran Hadis sebagai 

Dasar Epistemologi Pemikiran Bey Arifin tentang Hari Pembalasan (Eskatologi).” 



 

55 
 

Selain aktif dalam dakwah, Bey Arifin juga dikenal sebagai seorang penulis yang 

produktif. Sejak usia muda, ia telah menunjukkan ketertarikan dalam dunia kepenulisan. 

Sepanjang hidupnya, Bey Arifin berhasil menerbitkan lebih dari 47 buku yang membahas 

pelbagai aspek Islam, termasuk tafsir, sejarah Islam, serta kajian akidah dan dakwah.16 Dari 

sekian karya Bey Arifin tersebut, beberapa di antaranya masih dapat dinikmati, semisal 

Rangkaian Cerita dalam Al-Qur’an (1952), Hidup Sesudah Mati (1969), dan Samudera Al-

Fatihah (1968). Karya-karya Bey Arifin tersebut mendapatkan sambutan baik dari masyarakat 

serta semakin mengukuhkan posisinya sebagai seorang cendekiawan Muslim yang tidak hanya 

berdakwah melalui lisan, tetapi juga melalui tulisan.17 

Melalui karya-karyanya, Bey Arifin memberikan kontribusi besar dalam memperkaya 

literatur Islam di Indonesia. Gaya penulisannya yang komunikatif dan argumentatif membuat 

tulisannya dapat diterima oleh pelbagai kalangan, baik akademisi maupun masyarakat umum. 

Dengan demikian, kiprah kepengarangan Bey Arifin menjadi bagian yang tak terpisahkan dari 

perjalanan intelektualnya dan semakin memperkuat perannya sebagai seorang dai sekaligus 

pemikir muslim berpengaruh di Indonesia. 

2. Gambaran Umum Tafsir Samudera Al-Fatihah 

Seperti telah disebutkan bahwa Samudera Al-Fatihah merupakan satu dari sekian karya 

yang ditulis oleh Bey Arifin. Sesuai dengan namanya, tafsir ini secara khusus membahas 

kandungan Surah Al-Fatihah. Menariknya, berbeda dari kebanyakan tafsir yang berkembang di 

Indonesia pada saat itu, tafsir yang pertama kali diterbitkan pada tahun 1968 tersebut justru 

menggunakan pendekatan yang terbilang luas dan cukup kompleks (pendekatan sains, 

eskatologi, bahkan kristologi). Padahal, jika merujuk pada klasifikasi Islah Gusmian ihwal 

periodesasi literatur tafsir di Indonesia, Samudera Al-Fatihah termasuk dalam kelompok tafsir 

periode pertama di mana model dan teknis penulisan umumnya masih sederhana.18 Inilah yang 

barangkali menjadikan tafsir ini menarik untuk dibahas lebih lanjut. Lantas, apa kiranya yang 

melatarbelakangi penulisan serta bagaimana bentuk dan metode yang digunakan tafsir tersebut? 

Merujuk pada mukadimah Samudera Al-Fatihah, Bey Arifin mengawali tafsirnya dengan 

menekankan pentingnya kedudukan surah Al-Fatihah dalam ajaran Islam. Ia menyebutkan 

bahwa surah tersebut tidak hanya menjadi pembuka Al-Qur’an, tetapi juga menjadi bacaan 

wajib dalam setiap rakaat salat. Hal ini menjadikannya sebagai surah yang paling sering dibaca 

 
16 Djuroto, Perjalanan Panjang Seorang Dai: K.H. Bey Arifin dalam Biografi. 
17 Bilhaq, “Peran Hadis sebagai Dasar Epistemologi Pemikiran Bey Arifin tentang Hari Pembalasan 

(Eskatologi).” 
18 Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia: dari Hermeneutika hingga Ideologi. 



 

56 
 

oleh umat muslim dalam kesehariannya. Meski demikian, tidak jarang kandungan surah Al-

Fatihah justru luput dari perhatian dan tidak benar-benar dipahami. Padahal, surah ini 

mengandung pokok-pokok ajaran Islam yang sangat mendasar dan relevan bagi kehidupan 

sehari-hari. Oleh sebab itu, penyusunan tafsir ini ditujukan untuk menggali kandungan surah 

Al-Fatihah secara lebih mendalam, sekaligus menjadi ajakan reflektif Bey Arifin agar surah 

tersebut tidak sekadar dibaca tetapi juga dipahami.19 

Terkait sistematika penulisannya, Samudera Al-Fatihah menggunakan metode tafsir 

tematik klasik (manhaj maudlu’i). Mengutip Mustafa Muslim, salah satu bentuk metode tematik 

adalah menafsirkan satu surah tertentu untuk dikaji secara menyeluruh.20 Model penyajian tafsir 

semacam ini dapat dilakukan dengan mengaitkan pelbagai tema dan persoalan yang ada dalam 

satu surah sehingga membentuk satu kesatuan pemahaman yang utuh. Dengan demikian, 

pelbagai isu yang dibahas dalam surah tidak dipahami secara terpisah, melainkan saling 

terhubung dan membentuk struktur makna yang lengkap.21 Dalam hal ini, Bey Arifin 

menyajikan struktur tafsirannya secara berurutan ayat per ayat, dimulai dengan menguraikan 

kata kunci secara global, lalu diikuti dengan penjelasan lebih rinci, serta diakhiri dengan narasi 

yang berupaya mengaitkan pesan antar ayat agar membentuk alur makna yang terpadu dan 

koheren. Menariknya, Bey Arifin juga memperlihatkan sensitivitas terhadap konteks lokal,  

sebagaimana terlihat dari penyebutan buah-buahan tropis seperti durian, duku, dan rambutan, 

serta iklim tropis khas Indonesia yang berada di bawah garis khatulistiwa.  

Adapun jika ditinjau dari segi sumber penafsirannya, Bey Arifin secara eksplisit 

mencantumkan sejumlah rujukan penting seperti Tafsir Ibn Katsir, Tafsir al-Maraghī, Tafsir al-

Kabīr, serta Tafsir Fi Zilal al-Qur’an. Selain itu, dalam menafsirkan ayat, ia juga mengutip ayat-

ayat Al-Qur’an lainnya maupun hadis Nabi saw. sebagai penguat makna dan penjelasan atas 

ayat yang sedang dibahas. Ini menunjukkan bahwa Bey Arifin tetap merujuk pada tradisi tafsir 

bi al-ma’tsur sebagai fondasi penafsirannya.  

Meski demikian, pendekatannya tidak terbatas pada dimensi tekstual semata, tetapi juga 

memadukannya dengan metode ra’yu. Bey Arifin mengintegrasikan analisis rasional dengan 

memanfaatkan teori-teori ilmiah lintas disiplin, seperti astronomi, biologi, eskatologi, dan 

kristologi, sehingga menghasilkan nuansa tafsir ‘ilmi yang khas. Dalam hal ini, Samudera Al-

 
19 Arifin, Samudera Al-Fatihah. 
20 Musthafa Muslim, Mabahits fi al-Tafsir al-Maudlu’i (Damsyiq: Dār al-Qalam, 2000). 
21 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat, 

9th ed. (Bandung: Mizan, 1995); Moch. Abdul Rohman, “Manhaj Al-Tafsir Al-Maudhu’i Lil Qur’an Al-Karim 

(Dirasah Naqdiyyah karya Samir ’Abdurrahman Syauqi),” Inovatif 4, no. 2 (2018): 57–80; Fauzan Fauzan, Imam 

Mustofa, dan Masruchin Masruchin, “Metode Tafsir Maudu’Ī (Tematik): Kajian Ayat Ekologi,” Al-Dzikra: Jurnal 

Studi Ilmu al-Qur’an dan al-Hadits 13, no. 2 (2019): 195–228, https://doi.org/10.24042/al-dzikra.v13i2.4168. 



 

57 
 

Fatihah merepresentasikan apa yang oleh Nasruddin Baidan disebut sebagai corak kombinasi, 

yaitu ketika beberapa corak secara bersamaan menjadi dominan dengan porsi yang sama.22 

Perpaduan ini menjadikan Samudera Al-Fatihah tampil sebagai tafsir yang tidak hanya 

mengakar pada tradisi klasik, tetapi juga terbuka terhadap pendekatan modern yang relevan 

dengan tantangan zaman. Sayangnya, Bey Arifin sama sekali tidak mencantumkan daftar 

rujukan teori-teori sains dalam bibliografinya sehingga dapat memengaruhi tingkat kredibilitas 

informasi yang disajikan. 

Secara keseluruhan, Samudera Al-Fatihah tidak hanya menarik dari sisi isi dan 

pendekatan, tetapi juga memiliki signifikansi metodologis. Sebab, dengan pendekatan rasional 

serta integrasi pelbagai disiplin ilmu, Bey Arifin telah menghasilkan tafsir dengan corak 

penafsiran multidisipliner, mencakup unsur ‘ilmi, falsafi, dan kalam. Tafsir ini tidak hanya 

berpijak pada sumber-sumber otoritatif dalam tradisi Islam, tetapi juga membuka ruang dialog 

dengan perkembangan ilmu pengetahuan modern. Karakter inilah yang menjadikan Samudera 

Al-Fatihah menempati posisi unik dalam khazanah tafsir Indonesia, sekaligus relevan untuk 

dikaji lebih lanjut, khususnya dalam konteks integrasi sains dan Al-Qur’an. 

3. Komparasi Samudera Al-Fatihah dan Tafsir Ilmi lainnya 

Selanjutnya, dalam konteks perkembangan tafsir ‘ilmi, keberadaan Samudera Al-Fatihah 

menjadi kian menarik apabila disandingkan pula dengan literatur tafsir lain yang lazim menjadi 

rujukan dalam khazanah tafsir ‘ilmi seperti al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim, Tafsir Ilmi 

Kemenag, dan Tafsir Salman. Menempatkan Samudera Al-Fatihah di antara tafsir-tafsir tersebut 

diperlukan agar karakteristik, pendekatan, serta integrasi sains yang dilakukan Bey Arifin dapat 

dipahami secara lengkap. Selain itu, perbandingan tersebut dapat membantu memotret posisi 

Samudera Al-Fatihah dalam konteks sejarah sekaligus menakar kontribusinya dalam 

perkembangan tafsir ‘ilmi di Indonesia.   

Sebut saja al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim sebagai salah satu rujukan utama 

dalam kajian tafsir ‘ilmi. Sebagai ‘pelopor’ tafsir ‘ilmi abad modern, karya Thanthawi Jauhari 

tersebut memperlihatkan kecenderungan yang luas dalam memanfaatkan teori-teori sains untuk 

menafsirkan Al-Qur’an. Kecenderungan ini rupanya tidak lepas dari metode bi al-ra’yi yang 

digunakan oleh Thantawi. Adapun sistematika penyajiannya, tafsir al-Jawahir menggunakan 

metode tahlili di mana Al-Qur’an ditafsirkan secara analitis dan berurutan, mulai dari Al-

 
22 Nashruddin Baidan, Wawasan Baru Ilmu Tafsir (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011); Wardani, 

Metodologi Tafsir Al-Qur’an di Indonesia (Yogyakarta: Kurnia Salam Semesta, 2017); Amin, “Sejarah Tafsir 

Indonesia Abad ke XX: Pembabakan, Corak, dan Ciri Khas.” 



 

58 
 

Fatihah hingga An-Nas.23 Dengan cara ini, setiap ayat yang memuat isyarat ilmiah ditafsirkan 

menggunakan temuan-temuan sains yang relevan seperti astronomi, biologi, maupun cabang 

ilmu lainnya. Lain halnya dengan Samudera Al-Fatihah yang menggunakan manhaj maudhu‘i 

(klasik) dengan fokus pembahasan pada satu surah tertentu, sehingga narasi sains hanya muncul 

pada term rab al-‘alamin dan ar-rahman ar-rahim. Sedangkan ayat-ayat lainnya dijelaskan 

melalui pendekatan teologis, eskatologi, serta kristologi sesuai konteks maknanya. 

Selain tafsir al-Jawāhir, seri Tafsir Ilmi Kemenag juga termasuk karya penting dalam 

perkembangan tafsir bercorak sains di Indonesia. Tafsir kelembagaan ini disusun secara tematik 

modern (maudlu’i),24 di mana setiap edisi mengusung satu isu tertentu seperti air, tumbuhan, 

dan samudera. Ayat-ayat yang berkaitan dihimpun dan ditafsirkan secara ra’yu dengan 

memanfaatkan analisis rasional dan informasi sains yang relevan.25 Melalui pendekatan 

tersebut, penjelasan ilmiah yang disajikan menjadi lebih fokus sesuai tema yang dikaji. Berbeda 

dengan Tafsir Ilmi Kemenag, Samudera Al-Fatihah tidak disusun berdasarkan tema tertentu, 

melainkan mengikuti struktur surah Al-Fatihah yang menjadi fokus kajian (tematik klasik). Oleh 

sebab itu, keterangan ilmiah yang muncul tidak dibatasi oleh satu tema tertentu, tetapi mencakup 

pelbagai informasi sains seperti teori rotasi dan revolusi bumi, atom, hukum Archimedes, dan 

lainnya.26 

Di samping kedua tafsir tersebut, Tafsir Salman: Tafsir Ilmiah Juz ‘Amma juga menjadi 

salah satu karya penting dalam wacana tafsir ‘ilmi Indonesia. Seperti halnya al-Jawahir dan 

Tafsir Ilmi Kemenag, Tafsir Salman pun menggunakan metode ra’yu yang memadukan tafsiran 

Al-Qur’an dengan pelbagai disiplin sains. Sistematika penyajiannya bersifat tahlili, yaitu 

menafsirkan ayat secara analitis dan berurutan sesuai struktur surah dalam Juz ‘Amma.27 

Menariknya, dalam tafsir tersebut, hanya ayat-ayat degngan muatan isyarat ilmiah yang dibahas 

secara rinci, misalnya tafsiran QS. An-Naba’ terbatas pada ayat 1 hingga 16.28 Sementara dalam 

 
23 Jauhari, Al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim; Rahman, “Tafsir Saintifik Thanthawi Jauhari atas Surat 

al-Fatihah”; Hamidah dan Otong Suhendar, “Menelisik Motivasi Penulisan Kitab Al-Jawahir fi Tafsir Al- Qur ’ an 

Al -Karim Karya Tantawi Al-Jauhari” 3, no. 1 (2024): 32–42, https://doi.org/10.36667/irfani.v3i1.2097. 
24 Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia: dari Hermeneutika hingga Ideologi. 
25 Ahmad Muttaqin, “KONSTRUKSI TAFSIR ILMI KEMENAG RI-LIPI: Melacak Unsur Kepentingan 

Pemerintah dalam Tafsir,” Religia 19, no. 2 (2017): 74–88, https://doi.org/10.28918/religia.v19i2.751; Bilhaq, 

Rohmaniyah, dan Rahmatullah, “Al-Qur’an dan Problem Ekologi di Indonesia: Ekstensi Pemaknaan Kiamat Sugra 

dalam Tafsir Ilmi Kementerian Agama Indonesia.” 
26 Arifin, Samudera Al-Fatihah. 
27 Sherly Dwi Agustin, “Nilai Kebenaran (Truth Value) Dalam Tafsir Salman: Telaah Interpretasi Q.S. Al-

Alaq [96]: 15-16 Perspektif Jorge J.E. Gracia,” An-Nida’ 45, no. 1 (2021): 22–44, https://doi.org/10.24014/an-

nida.v45i1.16530; Didin Baharuddin, “TAFSIR SALMAN: UPAYA INTEGRASI AL-QURAN DAN SAINS,” 

JSI: Jurnal Studi Islam 11, no. 2 (2022): 216–37, https://doi.org/https://doi.org/10.33477/jsi.v11i2.4709. 
28 Tim Tafsir Ilmiah Salman ITB, Tafsir Salman: Tafsir Ilmiah Juz ‘Amma (Bandung: Mizan, 2014). 



 

59 
 

Samudera Al-Fatihah, Bey Arifin tetap menafsirkan keseluruh ayat, termasuk yang bermuatan 

teologis-eskatologi. 

Mengacu pada analisa perbandingan di atas, terlihat bahwa Samudera Al-Fatihah 

memiliki posisi yang khas dalam khazanah tafsir ‘ilmi, khususnya di Indonesia. Meskipun ruang 

lingkup pembahasan sains lebih terbatas dibandingkan tafsir lainnya, Samudera Al-Fatihah 

tetap menunjukkan upaya awal dalam mengintegrasikan sains dalam penafsiran Al-Qur’an. 

Melalui analisis komparasi tersebut dapat dilihat bahwa masing-masing tafsir memiliki 

pendekatan yang berbeda, sekaligus memperlihatkan bagaimana Samudera Al-Fatihah turut 

berkontribusi dan mewarnai perkembangan awal tafsir ‘ilmi di Indonesia. 

4. Integrasi Sains dalam Tafsir Samudera Al-Fatihah: Makrokosmos dan Mikrokosmos 

Sebagaimana telah disinggung sebelumnya, Samudera Al-Fatihah merupakan salah satu 

karya tafsir Indonesia yang mengusung pendekatan multidisiplin, dengan pendekatan ‘ilmi 

sebagai salah satu ciri yang menonjol. Bey Arifin tidak hanya memaparkan makna ayat secara 

normatif-teologis sebagaimana lazim dijumpai pada tafsir klasik, melainkan juga 

mengaitkannya dengan fenomena-fenomena alam melalui analisis yang berbasis ilmu 

pengetahuan modern, seperti astronomi, fisika, biologi, hingga kimia. Pendekatan ini 

menjadikan Samudera Al-Fatihah tampil berbeda, terutama dalam konteks perkembangan tafsir 

Indonesia pada masa itu.  

Berkenaan dengan hal tersebut, tafsir ‘ilmi sendiri merupakan pendekatan penafsiran yang 

menautkan makna ayat-ayat Al-Qur’an dengan realitas ilmu pengetahuan. Dalam kerangka ini, 

sains diposisikan bukan sebagai tolok ukur utama dalam menafsirkan ayat, melainkan sebagai 

instrumen pelengkap yang membantu menjelaskan fenomena-fenomena yang disebutkan dalam 

Al-Qur’an.29 Pendekatan ini bertolak dari anggapan bahwa ayat-ayat Al-Qur’an tidak hanya 

berbicara tentang hukum maupun teologi, tetapi juga memuat isyarat-isyarat tentang alam 

semesta yang dapat direnungkan secara ilmiah.30 Dalam konteks Samudera Al-Fatihah, hal ini 

sekaligus mencerminkan upaya Bey Arifin dalam menjembatani wahyu dan akal, serta 

menghadirkan model penafsiran yang menyentuh dimensi spiritual sekaligus rasional. 

Salah satu bentuk nyata dari corak ‘ilmi tersebut dapat dilihat dalam tafsirannya atas kata 

al-‘alamin pada ayat kedua surah Al-Fatihah. Bey Arifin menafsirkan al-‘alamin sebagai 

representasi dari seluruh ciptaan Allah dalam skala makro maupun mikro. Ia menjelaskan ‘alam 

makros’ (makrokosmos) mencakup realitas kosmis yang luas seperti bintang, planet, galaksi, 

 
29 Akbar, “Kontribusi Teori Ilmiah Terhadap Penafsiran.” 
30 Faisal, “Sains dalam Al-Quran (Memahami Kontruksi Pendekatan Tafsir Bil-Ilmi Dalam Menafsirkan 

Alquran)”; Arifin, “APPLIED SCIENCE DALAM WACANA TAFSIR ILMI.” 



 

60 
 

dan fenomena astronomi lainnya. Sementara ‘alam mikros’ (mikrokosmos) mencakup realitas 

kecil dan tidak kasat mata seperti mikroorganisme, sel, hingga partikel subatomik yang menjadi 

dasar dari struktur kehidupan.31 Pembacaan ini tidak hanya menghadirkan nuansa ilmiah dalam 

menafsirkan ayat, tetapi juga memperluas cakupan makna rabb al-‘alamin sebagai Tuhan yang 

mengatur segala aspek ciptaan, dari yang terbesar hingga yang terkecil.  

Sebagai contoh, dalam menjelaskan dimensi makrokosmos, Bey Arifin mengutip 

informasi sains modern untuk memberikan gambaran tentang keluasan alam semesta. 

“Bila kita memandang angkasa dengan mempergunakan alat modern yang 

dinamakan Observatorium, kita akan seribu kali lebih kagum. Alam angkasa 

terbukti seribu kali lebih hebat dari apa yang dapat kita saksikan dengan mata 

telanjang ... Di sekitar matahari terdapat 9 planet dan 22 satelit yang terdiri dari 

benda padat seperti bumi yang kita diami ini. Dan jauh di luar alam planet dan 

satelit, bertebaran berjuta-juta bintang yang terdiri dari benda gas, bukan benda 

padat. Semuanya beredar di sekitar matahari. Mataharilah yang menjadi pusat 

atau pusar dari peredarannya. Sebab itulah dinamai Kelompok Matahari.” 32 

Penjelasan tersebut secara langsung mengacu pada struktur tata surya, sebagaimana 

dijelaskan dalam ilmu astronomi. Matahari disebut sebagai pusat dari sistem peredaran planet 

yang mengelilinginya, mencerminkan sistem heliosentris sebagaimana ditemukan dalam teori 

Copernicus dan dikembangkan oleh ilmu astronomi modern.33 Bey Arifin juga menyebutkan 

peran observatorium sebagai instrumen sains dalam mengamati struktur angkasa secara lebih 

akurat, serta menyebutkan karakteristik benda langit seperti bintang dan satelit berdasarkan 

perbedaan unsur materialnya (benda gas dan benda padat). 

Tidak hanya itu, Bey Arifin juga memperluas penjelasannya ke tingkat galaksi. Uraiannya 

menjelaskan bahwa kelompok matahari hanyalah salah satu gugusan kecil di dalam Galaksi 

Bimasakti (Milky Way), dan bahwa terdapat jutaan bintang lain di dalamnya, bahkan beberapa 

berukuran jauh lebih besar dibanding matahari.34 Dalam menjelaskan skala dan jarak antarbenda 

langit, ia menggunakan satuan dalam ilmu fisika berupa kecepatan cahaya dalam satuan mil per 

detik.  

“Sekarang cobalah saudara bayangkan bahwa bintang yang terdekat ke bumi 

adalah dengan jarak 4 tahun sinar. Itu berarti 4 x 365 x 24 x 60 x 60 x 186.000 mil, 

jadi lebih dari 26.000.000.000.000 mil. Sedang bintang yang terjauh adalah 

dengan jarak 100 juta tahun sinar. Luasnya angkasa raya menurut penyelidikan 

 
31 Arifin, Samudera Al-Fatihah. 
32 Arifin. 
33 David Wootton, “The Sun from Copernicus to Newton: from Heliocentrism to the Solar System,” Journal 

of Physics: Conference Series 2877, no. 1 (2024), https://doi.org/10.1088/1742-6596/2877/1/012039. 
34 Hikmatul Fitria et al., “Evolusi Bintang dan Perannya dalam Struktur Galaksi,” Jurnal Matematika dan 

Ilmu Pengetahuan Alam 2, no. 3 (2024): 22–32, https://doi.org/https://doi.org/10.3483/trigonometri.v2i3.3634. 



 

61 
 

pengetahuan yang terakhir adalah kira-kira 2.000 juta tahun sinar, yaitu 

2.000.000.000 x 365 x 24 x 60 x 60 x 186.000 mil, sehingga menjadi jumlah yang 

tak dapat kita sebutkan lagi.” 35 

Hal ini menunjukkan bagaimana Bey Arifin berusaha menggambarkan keluasan alam 

semesta dengan pendekatan ilmiah. Satuan tahun cahaya digunakan untuk menghitung jarak 

antarbenda langit dalam ukuran yang sangat besar, dengan tujuan memberikan gambaran 

tentang betapa luasnya ruang angkasa. Penjelasan semacam ini memperlihatkan bahwa ilmu 

alam dapat digunakan untuk membantu menyelami makna kata al-‘alamin secara lebih nyata, 

bukan hanya sebagai konsep umum, tetapi juga sebagai bagian dari dunia fisik yang bisa diamati 

dan dipelajari melalui sains modern. 

Selain menguraikan fenomena langit sebagai bagian dari makrokosmos, Bey Arifin juga 

memberikan perhatian khusus pada dimensi mikrokosmos sebagai bagian integral dari makna 

al-‘alamin. Menurutnya, ‘alam mikros’ mencakup dunia kecil yang tidak kasat mata, seperti 

mikroorganisme, sel, dan partikel-partikel halus yang menjadi unsur dasar penyusun 

kehidupan.36 Pembacaan ini menunjukkan bahwa istilah al-‘alamin tidak hanya merujuk pada 

entitas besar seperti bintang atau galaksi, tetapi juga meliputi ciptaan-ciptaan kecil yang 

tersembunyi dan hanya dapat dikenali melalui alat bantu sains modern.  

Salah satu contoh penerapan pendekatan ilmiah dalam menjelaskan mikrokosmos adalah 

pembahasan mengenai bakteri. Bahkan, Bey Arifin tidak hanya menyebut bakteri sebagai 

‘makhluk halus’ yang tak kasatmata, tetapi juga menjelaskan struktur tubuh, cara berkembang 

biak, dan peran biologis bakteri dalam kehidupan.  

“Ketahuilah bahwa di antara bakteri itu ada yang panjangnya 1/100 (0.01) mm 

dan ada pula yang 1/1000 (0.001) mm, bahkan ada yang lebih halus dari itu. Di 

antara bakteri itu ada yang bentuknya bulat (coccus), ada yang percak atau lepeh 

(becillus) dan ada pula yang panjang (spirullium). Tubuhnya terdiri dari 

protoplasma di mana terdapat kern, dikitari oleh dinding. Di antaranya ada yang 

punya ekor panjang sebagai alat untuk bergerak. Bakteri-bakteri itu berkembang 

biak dengan jalan membelah diri, dengan kecepatan yang luar biasa. Seekor baksil 

kholera dalam waktu 24 jam dapat berkembang biak menjadi 1.600 trillion 

(1.600.000.000.000.000.000.000) ekor. Dalam 1 cm³ air atau 1 gram pasir bersih 

terdapat bermillion-million bakteri. Bayangkanlah berapa milyard billion, berapa 

trillion gerangan jumlah bakteri ini di dalam dunia ini? Siapakah yang tidak kagum 

memikirkan ciptaan Allah.” 37 

 
35 Arifin, Samudera Al-Fatihah. 
36 Arifin. 
37 Arifin. 



 

62 
 

Kutipan di atas memperlihatkan bagaimana Bey Arifin menggabungkan informasi 

biologis tentang klasifikasi dan ukuran bakteri dengan data kuantitatif mengenai reproduksi dan 

persebarannya. Ia secara eksplisit menyebutkan bentuk-bentuk bakteri seperti coccus, bacillus, 

dan spirillum, serta menjelaskan mekanisme pembelahan diri yang menjadi ciri khas reproduksi 

bakteri yang dapat ditemuan penjelasannya dalam biologi.38 Penjelasan ini menunjukkan bahwa 

makna al-‘alamin juga dapat dipahami sebagai dunia mikroskopik yang hidup, berkembang, dan 

memiliki fungsi ekologis tertentu. Tanpa harus menyelami aspek teologis terlebih dahulu, narasi 

tersebut sudah mampu menggambarkan betapa luas dan terperincinya ciptaan yang tersimpan 

dalam “alam kecil”. 

Selain itu, Bey Arifin juga menyebut fungsi-fungsi ekologis bakteri dalam konteks 

keseimbangan kehidupan. Ia menjelaskan bagaimana bakteri berperan dalam proses 

pembusukan, fermentasi, penguraian zat organik, dan bahkan membantu pencernaan makanan 

di dalam tubuh manusia.39 Dengan pendekatan ini, pembahasan mikrokosmos tidak berhenti 

pada pemaparan deskriptif, tetapi berkembang menjadi refleksi saintifik atas keteraturan sistem 

kehidupan. 

Penafsiran ilmiah atas term al-‘alamin sebagaimana telah dijelaskan lebih lanjut terkait 

dengan konsep rabb, yakni Tuhan sebagai dzat yang memelihara, mengatur, dan menjaga 

keteraturan seluruh ciptaan, baik yang tergolong makros maupun mikros. Bey Arifin 

menekankan bahwa keteraturan yang terlihat di alam ini merupakan wujud dari pemeliharaan 

Tuhan yang terus-menerus dan menyeluruh. Salah satu bukti nyata yang ia kemukakan adalah 

stabilitas posisi Bumi dalam orbitnya yang memungkinkan kehidupan terjadi. 

“Bumi terletak dalam jarak terdekat 93.000.000 mil dari matahari, dan jarak 

terjauh 93.005.000 mil dari matahari, dan jika jarak tersebut dikurangi atau 

ditambah, maka kemusnahan total akan terjadi di permukaan bumi.” 40 

Penjelasan tersebut merujuk pada posisi Bumi yang berada dalam zona layak huni 

(circumstellar habitable zone). Jika posisi Bumi sedikit lebih dekat atau lebih jauh dari matahari, 

suhu permukaan tidak akan mendukung kehidupan. Dalam hal ini, pemeliharaan Tuhan tampak 

bukan sekadar sebagai konsep spiritual, tetapi juga sebagai prinsip keteraturan kosmik yang 

 
38 Danny Ria Rindiana dan Anna Rakhmawati, “Identifikasi Materi Sulit Kompetensi Dasar Bakteri Pada 

Siswa Kelas X Semester I Di Sma Negeri 1 Kota Mungkid,” Jurnal Edukasi Biologi 8, no. 2 (2022): 110–23, 

https://doi.org/10.21831/edubio.v8i2.18386. 
39 Yuwan Marthyn Ziliwu dan Natalia Kristiani Lase, “Peran Mikroorganisme dalam Proses Degradasi 

Bahan Organik,” Hidroponik : Jurnal Ilmu Pertanian Dan Teknologi Dalam Ilmu Tanaman 2, no. 1 (2025): 132–

41, https://doi.org/10.62951/hidroponik.v2i1.235; Olivia Salma Ramadhani et al., “Literatur Review Manfaat 

Makanan Mengandung Probiotik Bagi Kesehatan,” Quantum Wellness : Jurnal Ilmu Kesehatan 1, no. 4 (2024): 

34–43. 
40 Arifin, Samudera Al-Fatihah. 



 

63 
 

dapat diverifikasi secara ilmiah. Demikian pula, proses terjadinya siang dan malam, yang 

menjadi siklus penting bagi kehidupan biologis di Bumi, turut diuraikan secara ilmiah sebagai 

bagian dari bentuk rububiyyah Tuhan. 

“Bumi berputar keliling dirinya sendiri dalam tempo 24 jam sekali putar. Dari 

putaran ini terjadilah malam dan siang. Kalau bumi tidak berputar, tidak akan 

terjadi pergiliran malam dan siang. Ada sebagian bumi yang siang dan terang terus-

menerus dan ada pula bahagian yang malam dan gelap terus-menerus.” 41 

Penjelasan Bey Arifin tentang rotasi bumi memberikan pemahaman yang menarik tentang 

bagaimana pergantian siang dan malam merupakan bagian dari pemeliharaan Tuhan terhadap 

makhluk-Nya. Menurutnya, rotasi bumi selama 24 jam menghasilkan perputaran antara terang 

dan gelap yang menjadi siklus penting bagi kehidupan. Tanpa rotasi ini, sebagian bumi akan 

terus-menerus menghadap matahari dan menjadi sangat panas, sementara bagian lainnya akan 

selamanya berada dalam kegelapan dan membeku. Keadaan seperti itu tentu tidak akan 

mendukung adanya kehidupan. Dalam konteks ini, Bey Arifin menekankan bahwa keteraturan 

ini bukan terjadi secara kebetulan, melainkan merupakan bagian dari sistem alam yang 

dirancang secara presisi.  

Dengan demikian, tafsir Bey Arifin atas ayat kedua surah al-Fatihah tidak hanya 

memperluas pemahaman terhadap makna kata al-‘alamin, tetapi juga membantu menjelaskan 

bagaimana Tuhan memelihara seluruh ciptaan secara terus-menerus. Mulai dari galaksi yang 

luas hingga makhluk-makhluk kecil seperti bakteri, dari orbit planet hingga pergiliran siang dan 

malam, semuanya menunjukkan adanya keteraturan yang dapat dipahami melalui ilmu 

pengetahuan. Tafsir ini memperlihatkan bahwa penjelasan keagamaan dan pendekatan ilmiah 

dapat saling melengkapi dalam melihat kebesaran Allah sebagai pengatur dan pemelihara 

seluruh alam. 

5. Analisis Relevansi Sains dan Kontribusi Tafsir Samudera Al-Fatihah di Indonesia 

Merujuk pada pembahasan sebelumnya, dapat disimpulkan bahwa Samudera Al-Fatihah 

merupakan salah satu produk pemikiran yang berani mengintegrasikan temuan-temuan sains 

modern ke dalam penafsiran Al-Qur’an. Hal ini dilakukan sebagai langkah untuk menggali 

makna ayat-ayat suci secara lebih luas dan mendalam,42 dengan memanfaatkan pendekatan-

pendekatan keilmuan yang berkembang di era modern. Pada akhirnya, upaya tersebut berhasil 

memperlihatkan suatu corak tafsir yang mencoba menjembatani antara spiritualitas wahyu dan 

rasionalitas sains. 

 
41 Arifin. 
42 Arifin. 



 

64 
 

Meski demikian, seperti telah disinggung, tafsir ‘ilmi tidak lepas dari pro dan kontra. 

Sebagian ulama mengapresiasi langkah tersebut mengingat banyaknya isyarat ilmiah yang 

terkandung dalam ayat-ayat kauniyah. Sementara itu, di sisi lain, terdapat pula ulama yang 

merasa khawatir akan penggunaan pendekatan ‘ilmi dalam menafsirkan Al-Qur’an mengingat 

sifat sains yang relatif dan selalu berkembang.43 Oleh sebab itu, dalam konteks tafsir Samudera 

Al-Fatihah, penting untuk meninjau sejauh mana relevansi teori sains yang digunakan Bey 

Arifin dengan perkembangan ilmu pengetahuan mutakhir. 

Khususnya bagi kalangan yang menolak tafsir ‘ilmi, kekhawatiran tersebut bukan tanpa 

alasan mengingat bagaimana sains mengalami perubahan dan perkembangan signifikan dari 

waktu ke waktu. Sebagai contoh, dalam hal klasifikasi benda langit, planet. Dalam Samudera 

Al-Fatihah, Bey Arifin menjelaskan bahwa tata surya (kelompok matahari) memiliki sembilan 

planet, termasuk Pluto. Pernyataan ini sesuai dengan pemahaman astronomi pada masanya. 

Namun, pada tahun 2006, International Astronomical Union (IAU) mengeluarkan definisi baru 

tentang planet yang menyatakan bahwa Pluto tidak lagi memenuhi syarat sebagai planet, 

melainkan dikategorikan sebagai planet kerdil (dwarf planet).44 Perubahan ini menunjukkan 

bahwa teori yang digunakan dalam tafsir bisa saja menjadi usang seiring berkembangnya ilmu 

pengetahuan mutakhir. 

Contoh lainnya adalah penjelasan Bey Arifin perihal jarak Bumi ke Matahari berkisar 

antara 93.000.000 hingga 93.005.000 mil, dan bahwa perubahan sedikit saja dari jarak tersebut 

akan menyebabkan kemusnahan total kehidupan di Bumi. Namun, berdasarkan penelitian 

terkini, David S. Salsburg misalnya menyebutkan secara presisi bahwa estimasi satuan astonomi 

(AU) jarak bumi ke matahari adalah 92.955.807 mil.45 Perubahan dalam pemahaman astronomi 

ini menunjukkan bahwa teori-teori sains yang digunakan dalam penafsiran bisa saja menjadi 

kurang relevan atau tidak akurat seiring berkembangnya ilmu pengetahuan mutakhir. Hal ini 

menegaskan argumen bahwa pendekatan ‘ilmi perlu dilakukan secara hati-hati dan selektif. 46 

Di sisi lain, pendekatan ‘ilmi dalam penafsiran Al-Qur’an juga mendapat dukungan dari 

sejumlah ulama muslim, atau setidaknya bersikap moderat. Al-Kawkibi misalnya, sebagaimana 

dikutip Ali Akbar, menyebutkan bahwa ilmu-ilmu pengetahuan termasuk penemuan teori-teori 

 
43 Akbar, “Kontribusi Teori Ilmiah Terhadap Penafsiran”; Arifin, “APPLIED SCIENCE DALAM 

WACANA TAFSIR ILMI.” 
44 Jean Luc Margot, Brett Gladman, dan Tony Yang, “Quantitative Criteria for Defining Planets,” The 

Planetary Science Journal 5, no. 7 (2024): 1–10, https://doi.org/10.3847/PSJ/ad55f3. 
45 David Salsburg, “How far is it from the Earth to the Sun?,” Significance 14, no. 3 (2017): 34–37, 

https://doi.org/10.1111/j.1740-9713.2017.01038.x. 
46 Lajnah Pentashih Mushaf Al-Qur’an, Cahaya Dalam Perspektif Al-Qur’an dan Sains, Al-Manar, vol. 1 

(Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2016). 



 

65 
 

ilmiah di Eropa dan Amerika sekarang, sebenarnya sejak abad 13 yang lalu telah dijelaskan dan 

diisyaratkan dalam al-Qur’an.47 Sementara Quraish Shihab menunjukkan sikap lebih moderat 

dengan menyatakan bahwa membahas antara Al-Qur’an dan ilmu pengetahuan bukan menilai, 

misalnya ada atau tidaknya penjelasan tentang cabang-cabang sains mutakhir di dalam Al-

Qur’an, tetapi yang lebih utama adalah melihat adakah Al-Qur’an menghalangi ilmu 

pengetahuan atau sebaliknya.48 

Dalam konteks Samudera Al-Fatihah, pendekatan ‘ilmi yang dilakukan Bey Arifin dapat 

dipahami sebagai usaha untuk menyelaraskan pemahaman keislaman dengan perkembangan 

zaman. Tafsirannya sama sekali tidak bertujuan untuk membuktikan bahwa ayat Al-Qur’an 

sama dengan temuan sains, tetapi menjadikan temuan-temuan ilmiah sebagai ilustrasi untuk 

menegaskan makna ayat dan memperlihatkan kemahakuasaan Tuhan. Penjelasannya tentang 

struktur bakteri, rotasi bumi, dan posisi bumi dalam sistem tata surya misalnya, dihadirkan 

bukan sekadar sebagai informasi ilmiah, tetapi sebagai bentuk refleksi atas keteraturan ciptaan 

yang menjadi bukti kekuasaan dan pengaturan Allah atas alam semesta. Pendekatan semacam 

ini menunjukkan bahwa wahyu dan sains tidak harus dipertentangkan, tetapi justru dapat saling 

melengkapi. 

Selain kekhasannya yang mengintegrasikan sains ke dalam penafsiran Al-Qur’an, 

Samudera Al-Fatihah juga memberikan kontribusi penting terhadap perkembangan tafsir di 

Indonesia. Betapa tidak, karya tafsir yang ditulis Bey Arifin pada tahun 1967 tersebut 

menunjukkan tingkat kreativitas dan keberanian metodologis yang luar biasa untuk masanya. 

Jika merujuk pada klasifikasi yang disusun oleh Islah Gusmian, tafsir yang terbit sebelum 

dekade 1970-an umumnya masih bersifat sederhana, baik dari segi teknis penulisan maupun 

pendekatan yang digunakan.49 

Dalam kerangka tersebut, Samudera Al-Fatihah menempati posisi yang unik. Meskipun 

secara waktu berada dalam periode awal sejarah tafsir Indonesia modern, tafsir ini 

menghadirkan pendekatan keilmuan yang kompleks. Bey Arifin memadukan beragam disiplin 

sains seperti astronomi, kimia, biologi, dan filsafat dalam penafsirannya atas surah al-Fatihah. 

Hal ini berbeda dengan karakter umum tafsir pada periode yang sama yang cenderung normatif 

dan minim eksplorasi metodologis. 

 
47 Akbar, “Kontribusi Teori Ilmiah Terhadap Penafsiran.” 
48 Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat. 
49 Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia: dari Hermeneutika hingga Ideologi; Amin, “Sejarah Tafsir 

Indonesia Abad ke XX: Pembabakan, Corak, dan Ciri Khas.” 



 

66 
 

6. Dengan demikian, Samudera Al-Fatihah tidak hanya menghadirkan pendekatan baru dalam 

memahami Al-Qur’an melalui integrasi ilmu pengetahuan, tetapi juga memberikan 

kontribusi signifikan terhadap perkembangan tafsir di Indonesia. Keberanian metodologis 

Bey Arifin menunjukkan bahwa kreativitas dalam penafsiran sudah mulai tumbuh bahkan 

sebelum periode yang lazim disebut sebagai fase kemunculan tafsir-tafsir progresif. Karya 

ini memperluas cakrawala penafsiran sekaligus menjadi bukti bahwa tafsir dapat 

berkembang mengikuti dinamika keilmuan dan kebutuhan zaman, tanpa kehilangan akarnya 

dalam tradisi keislaman. 

KESIMPULAN 

Mengacu pada keseluruhan pembahasan di atas, dapat disimpulkan bahwa tafsir Samudera 

Al-Fatihah merupakan salah satu karya awal tafsir Indonesia yang berupaya menyandingkan 

antara penafsiran Al-Qur’an dengan temuan-temuan sains, khususnya dalam kaitannya dengan 

narasi al-‘alamin sebagai makrokosmos dan mikrokosmos. Melalui tafsirnya, Bey Arifin telah 

membuka ruang pemahaman dengan menghadirkan dialog antara teks Al-Qur’an dan 

pengetahuan ilmiah modern, tetapi dengan tetap menghadirkan tafsir yang berakar pada tradisi 

tafsir klasik. Pendekatan ini menunjukkan bahwa Surah Al-Fatihah dapat dikaji dan dipahami 

melalui berbagai fenomena sains (ra’yu) sekaligus membantu menegaskan pesan-pesan teologis 

yang terkandung di dalamnya. 

Di sisi lain, penafsiran Bey Arifin memperlihatkan bahwa pemanfaatan temuan sains 

dalam menjelaskan surah Al-Fatihah terbatas pada ayat-ayat yang memang relevan, sehingga 

uraian saintifik hanya muncul pada beberapa term seperti al-‘ālamīn dan ar-rahman ar-rahim. 

Adapun ayat lainnya dijelaskan menggunakan pendekatan lain sesuai konteks maknanya, dengan 

tetap memperhatikan analisis kosa kata, riwayat hadis, serta pendapat mufassir terdahulu. 

Sekalipun ruang lingkup narasi sains dalam tafsir yang dipublikasikan pada tahun 1960-an 

tersebut terbatas, langkah yang ditempuh Bey Arifin mencerminkan upaya yang belum lazim 

pada masanya, terutama jika merujuk pada periodesasi tafsir Indonesia menurut Islah Gusmian. 

Hal ini menunjukkan bahwa Samudera Al-Fatihah turut berkontribusi dalam perkembangan 

awal tafsir bercorak ‘ilmi di Indonesia, meski tidak semua informasi ilmiah yang disertakan 

selaras dengan perkembangan sains mutakhir.  

Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa Samudera Al-Fatihah memiliki arti penting 

tidak hanya karena upayanya dalam mengintegrasikan sains ke dalam penafsiran, tetapi juga 

berperan dalam mendorong cara pandang baru dalam memahami ayat-ayat Al-Qur’an, terutama 

pada fase awal perkembangan tafsir Indonesia modern, sehingga tetap relevan untuk dikaji dalam 

dinamika studi tafsir kontemporer. 



 

67 
 

.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Agustin, Sherly Dwi. “Nilai Kebenaran (Truth Value) Dalam Tafsir Salman: Telaah Interpretasi 

Q.S. Al-Alaq [96]: 15-16 Perspektif Jorge J.E. Gracia.” An-Nida’ 45, no. 1 (2021): 22–44. 

https://doi.org/10.24014/an-nida.v45i1.16530. 

Akbar, Ali. “Kontribusi Teori Ilmiah Terhadap Penafsiran.” Jurnal Ushuluddin 23, no. 1 (2015): 

31–44. https://doi.org/http://dx.doi.org/10.24014/jush.v23i1.1088. 

Amin, Muhammad. “Sejarah Tafsir Indonesia Abad ke XX: Pembabakan, Corak, dan Ciri 

Khas.” Jurnal Ilmu Agama: Mengkaji Doktrin, Pemikiran, dan Fenomena Agama 22, no. 



 

68 
 

2 (2021): 238–49. https://doi.org/10.19109/jia.v22i2.10967. 

Andy, Safri. “Hakekat Tafsir Surah Al-Fatihah (Pemahaman Hakikat Ibadah Kepada Allah Swt 

Dalam Menghadapi Persoalan Kehidupan).” Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu Alquran dan 

Tafsir 4, no. 1 (2019): 78–100. https://doi.org/10.32505/tibyan.v4i1.827. 

Arifin, Bey. Samudera Al-Fatihah. Surabaya: PT Bina Ilmu, 1987. 

Arifin, Muhammad Patri. “APPLIED SCIENCE DALAM WACANA TAFSIR ILMI.” Al-

Munir: Jurnal Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 5, no. 1 (2023): 1–41. 

https://doi.org/https://doi.org/10.24239/al-munir.v5i1.279. 

Az-Zuhaili, Wahbah. At-Tafsir Al-Munir fi Al-‘Aqidah wa Al-Syari’ah wa Al-Manhaj (Al-

Mujallad Al-Awwal). 10th ed. Damsyiq: Dar Al-Fikr, 2009. 

Baharuddin, Didin. “TAFSIR SALMAN: UPAYA INTEGRASI AL-QURAN DAN SAINS.” 

JSI: Jurnal Studi Islam 11, no. 2 (2022): 216–37. 

https://doi.org/https://doi.org/10.33477/jsi.v11i2.4709. 

Baidan, Nashruddin. Wawasan Baru Ilmu Tafsir. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011. 

Bilhaq, M. Agus Muhtadi, Inayah Rohmaniyah, dan Salim Rahmatullah. “Al-Qur’an dan 

Problem Ekologi di Indonesia: Ekstensi Pemaknaan Kiamat Sugra dalam Tafsir Ilmi 

Kementerian Agama Indonesia.” NALAR: Jurnal Peradaban dan Pemikiran Islam 7, no. 

2 (2023): 190–213. https://doi.org/10.23971/njppi.v7i2.7398. 

Bilhaq, M Agus Muhtadi. “Peran Hadis sebagai Dasar Epistemologi Pemikiran Bey Arifin 

tentang Hari Pembalasan (Eskatologi).” Holistic al-Hadis 6, no. 1 (2020): 38. 

https://doi.org/10.32678/holistic.v6i1.1120. 

Djuroto, Totok. Perjalanan Panjang Seorang Dai: K.H. Bey Arifin dalam Biografi. Surabaya: 

Karunia, 1991. 

Faisal, Muhammad. “Sains dalam Al-Quran (Memahami Kontruksi Pendekatan Tafsir Bil-Ilmi 

Dalam Menafsirkan Alquran).” Jurnal Studi Alquran dan Tafsir 1, no. June (2021): 26. 

Fauzan, Fauzan, Imam Mustofa, dan Masruchin Masruchin. “Metode Tafsir Maudu’Ī (Tematik): 

Kajian Ayat Ekologi.” Al-Dzikra: Jurnal Studi Ilmu al-Qur’an dan al-Hadits 13, no. 2 

(2019): 195–228. https://doi.org/10.24042/al-dzikra.v13i2.4168. 

Fitria, Hikmatul, Chadhirotul Maflahah, Hana Istiqomah, dan Dyah Permata Sari. “Evolusi 

Bintang dan Perannya dalam Struktur Galaksi.” Jurnal Matematika dan Ilmu 

Pengetahuan Alam 2, no. 3 (2024): 22–32. 

https://doi.org/https://doi.org/10.3483/trigonometri.v2i3.3634. 

Gusmian, Islah. Khazanah Tafsir Indonesia: dari Hermeneutika hingga Ideologi. 1st ed. Jakarta: 

Teraju, 2003. 

Hamidah, dan Otong Suhendar. “Menelisik Motivasi Penulisan Kitab Al-Jawahir fi Tafsir Al- 

Qur ’ an Al -Karim Karya Tantawi Al-Jauhari” 3, no. 1 (2024): 32–42. 

https://doi.org/10.36667/irfani.v3i1.2097. 



 

69 
 

Iskandar, Iskandar. “Penafsiran Sufistik Surat Al-Fatihah dalam Tafsir Tāj Al-Muslimîn dan 

Tafsir Al-Iklîl Karya KH Misbah Musthofa.” Fenomena 7, no. 2 (2015): 195. 

https://doi.org/10.21093/fj.v7i2.297. 

Jauhari, Thanthawi. Al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim. 2nd ed. Mesir: Mustafa Al-Babi 

Al-Halabi, 1932. 

Kaelan. Metode Penelitian Kualitatif Interdisipliner. 1st ed. Yogyakarta: Paradigma, 2012. 

Lajnah Pentashih Mushaf Al-Qur’an. Cahaya Dalam Perspektif Al-Qur’an dan Sains. Al-

Manar. Vol. 1. Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2016. 

Margot, Jean Luc, Brett Gladman, dan Tony Yang. “Quantitative Criteria for Defining Planets.” 

The Planetary Science Journal 5, no. 7 (2024): 1–10. https://doi.org/10.3847/PSJ/ad55f3. 

Mawarti, Tesa Fitria. “Tafsir Saintifik.” Jurnal Tafsere 10, no. 1 (2022): 10–29. 

https://doi.org/10.24252/jt.v10i1.35547. 

Muslim, Musthafa. Mabahits fi al-Tafsir al-Maudlu’i. Damsyiq: Dār al-Qalam, 2000. 

Muttaqin, Ahmad. “KONSTRUKSI TAFSIR ILMI KEMENAG RI-LIPI: Melacak Unsur 

Kepentingan Pemerintah dalam Tafsir.” Religia 19, no. 2 (2017): 74–88. 

https://doi.org/10.28918/religia.v19i2.751. 

Rahman, Fathor. “Tafsir Saintifik Thanthawi Jauhari atas Surat al-Fatihah.” HIKMAH Journal 

of Islamic Studies XII, no. 2 (2016): 303–36. 

Ramadhani, Olivia Salma, Luluk Chotimah, Luthfiana Widya Susanti, Rohmad Nur Huda, 

Rohmat Nur Salim, dan Liss Dyah Dewi Arini. “Literatur Review Manfaat Makanan 

Mengandung Probiotik Bagi Kesehatan.” Quantum Wellness : Jurnal Ilmu Kesehatan 1, 

no. 4 (2024): 34–43. 

Ratna, Nyoman Kutha. Teori, Metode, dan Teknik Penelitian Sastra: Dari Strukturalisme 

Hingga Poststrukturalisme Perspektif Wacana Naratif. 7th ed. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2013. 

Rindiana, Danny Ria, dan Anna Rakhmawati. “Identifikasi Materi Sulit Kompetensi Dasar 

Bakteri Pada Siswa Kelas X Semester I Di Sma Negeri 1 Kota Mungkid.” Jurnal Edukasi 

Biologi 8, no. 2 (2022): 110–23. https://doi.org/10.21831/edubio.v8i2.18386. 

Rohman, Moch. Abdul. “Manhaj Al-Tafsir Al-Maudhu’i Lil Qur’an Al-Karim (Dirasah 

Naqdiyyah karya Samir ’Abdurrahman Syauqi).” Inovatif 4, no. 2 (2018): 57–80. 

Salsburg, David. “How far is it from the Earth to the Sun?” Significance 14, no. 3 (2017): 34–

37. https://doi.org/10.1111/j.1740-9713.2017.01038.x. 

Shihab, M. Quraish. Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan 

Masyarakat. 9th ed. Bandung: Mizan, 1995. 

Tim Tafsir Ilmiah Salman ITB. Tafsir Salman: Tafsir Ilmiah Juz ‘Amma. Bandung: Mizan, 

2014. 



 

70 
 

Wardani. Metodologi Tafsir Al-Qur’an di Indonesia. Yogyakarta: Kurnia Salam Semesta, 2017. 

Wootton, David. “The Sun from Copernicus to Newton: from Heliocentrism to the Solar 

System.” Journal of Physics: Conference Series 2877, no. 1 (2024). 

https://doi.org/10.1088/1742-6596/2877/1/012039. 

Yuwan Marthyn Ziliwu, dan Natalia Kristiani Lase. “Peran Mikroorganisme dalam Proses 

Degradasi Bahan Organik.” Hidroponik : Jurnal Ilmu Pertanian Dan Teknologi Dalam 

Ilmu Tanaman 2, no. 1 (2025): 132–41. https://doi.org/10.62951/hidroponik.v2i1.235. 

 


