Dar El Ilmi: Jurnal Keagamaan, Pendidikan dan Humaniora| P-ISSN 2303-3487 | E-ISSN
2550-0953 Vol. 12 No. 2 Oktober-Maret 2026| Hal 49-70

INTEGRASI SAINS DALAM TAFSIR AL-QUR’AN:
TELAAH ATAS PENDEKATAN SAINTIFIK
TAFSIR SAMUDERA AL-FATIHAH

M. Agus Muhtadi Bilhaq'", Zunaidi Nur?
bil_hag@hotmail.com!, zunaidinur@metrouniv.ac.id?
Fakultas Ekonomi dan Bisnis Islam (FEBI) IAIN Pontianak', UIN Jurai Siwo Lampung?

Abstract
The scientific approach to the Quran has been a subject of debate among muslim scholars, including in
Indonesia. Some view it as a form of appreciation for the scientific verses in the Quran, while others
criticize this approach for relying on relative scientific theories in interpreting the Quran. In this regard,
Samudera Al-Fatihah by Bey Arifin (1968) is an interesting example because it relates the interpretation
of Surah Al-Fatihah to various modern scientific findings, particularly in understanding the term al-
‘alamin as the macrocosm and microcosm. Therefore, this article aims to analyze Bey Arifin’s scientific
approach in his interpretation of Samudera Al-Fatihah and assess the relevance of the scientific theories
he uses to the latest developments in science. The method used in this study is qualitative in the form of
library research, using content analysis as the data analysis method. The results of the study show that
Samudera Al-Fatihah integrates various concepts of modern science, such as astronomy, biology, and
physics, in explaining the term al-‘alamin. This interpretation not only demonstrates the synergy
between revelation and reason but also makes an early contribution to introducing a scientific approach
within the Indonesian tradition of Quranic exegesis. Although the scientific theories employed are not
immune to criticism regarding their relevance to the times, the Samudera Al-Fatihah remains one of the
interpretations that pioneered the use of a new approach in understanding Quranic verses through
science.
Keywords: Al-Qur’an and Science, Scientific Interpretation, Science Integration

Abstrak:

Pendekatan ‘ilmi telah menjadi subjek perdebatan di kalangan sarjana muslim, termasuk di Indonesia.
Sebagian melihatnya sebagai bentuk apresiasi terhadap isyarat ilmiah dalam Al-Qur’an, sementara
sebagian lainnya mengkritik pendekatan ini karena menggunakan teori-teori sains yang bersifat relatif
dalam menafsirkan Al-Qur’an. Berkenaan dengan hal itu, Samudera Al-Fatihah karya Bey Arifin
menjadi contoh menarik karena mengaitkan penafsiran surah Al-Fatihah dengan pelbagai temuan sains
modern, khususnya dalam memahami istilah al-‘alamin sebagai makrokosmos dan mikrokosmos.
Artikel ini bertujuan untuk menganalisis pendekatan ‘i/mi Bey Arifin dalam tafsir Samudera Al-Fatihah,
serta menilai relevansi teori-teori sains yang digunakannya dengan perkembangan ilmu pengetahuan
mutakhir. Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah kualitatif berupa kajian kepustakaan
(library research), dengan menggunakan analisis isi (content analysis) sebagai metode analisis data.
Adapun hasil penelitian menunjukkan bahwa Samudera Al-Fatihah mengintegrasikan pelbagai konsep
ilmu pengetahuan modern, seperti astronomi, biologi, dan fisika, dalam menjelaskan term al- ‘alamin.
Tafsir ini tidak hanya memperlihatkan sinergi antara wahyu dan akal, tetapi juga memberikan kontribusi
awal dalam memperkenalkan pendekatan saintifik dalam tradisi tafsir Indonesia. Meski teori sains yang
digunakan tidak luput dari kritik terhadap relevansi zaman, Samudera Al-Fatihah tetap menjadi salah
satu tafsir yang mengawali penggunaan pedekatan baru dalam memahami ayat-ayat Al-Qur’an melalui
sains.

Kata Kunci: 4/-Qur’an dan Sains, Tafsir ‘llmi, Integrasi Sains

49


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1350279318&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1484100509&1&&
mailto:bil_haq@hotmail.com
mailto:zunaidinur@metrouniv.ac.id

PENDAHULUAN

Surah Al-Fatihah merupakan surah pembuka dalam Al-Qur’an yang memiliki peran
penting dalam struktur kitab suci, serta dalam praktik ibadah umat muslim sehari-hari. Surah
tersebut terdiri dari tujuh ayat pendek yang mengandung berbagai aspek utama dalam ajaran
Islam, termasuk pengakuan akan keesaan Allah, pujian terhadap-Nya, serta permohonan akan
petunjuk dari-Nya. Tidak sedikit riwayat yang menegaskan keistimewaan yang dimiliki surah
Al-Fatihah, misal sebagai obat, perantara dikabulkannya do’a, serta satu-satunya surah yang
hanya tercantum dalam Al-Qur’an, tidak di kitab samawi lainnya.! Keistimewaan surah Al-
Fatihah pun tercermin juga dari nama-nama yang dimilikinya, di antaranya Ummul Kitab (induk
dari kitab), AI-Matsani (yang diulang-ulang), dan AI-Wafiyah (yang sempurna).

Mengingat posisi penting surah Al-Fatihah, baik sebagai Fatihatul Kitab (pembuka Al-
Qur’an) maupun dalam praksis ibadah, menjadikannya sebagai salah satu surah yang paling
dikenal dan dikaji oleh mufassir dari masa ke masa. Ini dapat dibuktikan dengan banyaknya
karya tafsir surah Al-Fatihah yang muncul sepanjang sejarah kesarjanaan Islam. Beragam
pendekatan seperti linguistik, teologis, hingga sufistik, pun digunakan oleh para mufassir dalam
rangka menggali makna dan kandungan surah tersebut.’ Hal ini sekaligus menunjukkan betapa
vital peran surah Al-Fatihah dalam sejarah pemikiran umat Islam .

Khususnya di era modern, berkembang pula pendekatan yang menggunakan temuan-
temuan sains dalam menafsirkan Al-Qur’an, tidak terkecuali surah Al-Fatihah. Pendekatan
tersebut berupaya untuk mengintegrasikan kandungan Al-Qur’an dengan temuan ilmu
pengetahuan, termasuk natural science seperti astronomi, biologi, dan lainnya, yang selanjutnya
dikenal dengan fafsir ‘ilmi.* Di antara mufassir yang menggunakan sekaligus memelopori
penafsiran Al-Qur’an secara ‘i/mi di era modern adalah Thanthawi Jauhari dengan karyanya al-
Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim. Melalui tafsirnya, Thanthawi menginterpretasikan Al-
Qur’an, secara tahlili serta mengaitkannya dengan konsep-konsep ilmiah yang berkembang saat

itu, termasuk ketika menafsirkan surah Al-Fatihah.

! Wahbah Az-Zuhaili, At-Tafsir Al-Munir fi Al-‘Agidah wa Al-Syari’ah wa Al-Manhaj (Al-Mujallad Al-
Awwal), 10th ed. (Damsyiq: Dar Al-Fikr, 2009).

2 Az-Zuhaili; Safri Andy, “Hakekat Tafsir Surah Al-Fatihah (Pemahaman Hakikat Ibadah Kepada Allah Swt
Dalam Menghadapi Persoalan Kehidupan),” Jurnal At-Tibyan: Jurnal llmu Alquran dan Tafsir 4, no. 1 (2019): 78—
100, https://doi.org/10.32505/tibyan.v4i1.827.

3 Fathor Rahman, “Tafsir Saintifik Thanthawi Jauhari atas Surat al-Fatihah,” HIKMAH Journal of Islamic
Studies X11, no. 2 (2016): 303-36; Iskandar Iskandar, “Penafsiran Sufistik Surat Al-Fatihah dalam Tafsir Taj Al-
Muslimin dan Tafsir Al-Iklil Karya KH Misbah Musthofa,” Fenomena 7, no. 2 (2015): 195,
https://doi.org/10.21093/1].v7i2.297.

4 Muhammad Faisal, “Sains dalam Al-Quran (Memahami Kontruksi Pendekatan Tafsir Bil-Ilmi Dalam
Menafsirkan Alquran),” Jurnal Studi Alquran dan Tafsir 1, no. June (2021): 26.

50



Seiring berjalannya waktu, pendekatan %/mi dalam menafsirkan Al-Qur’an semakin
berkembang di dunia Islam. Kemajuan teknologi dan sains pada abad ke-20 menjadi katalis bagi
semakin banyaknya ulama dan intelektual muslim yang memanfaatkan temuan ilmiah untuk
menafsirkan Al-Qur’an. Hal tersebut tidak lepas dari persinggungan umat muslim dan
perkembangan sains mutakhir. Selain itu, keingingan para pemikir muslim yang berupaya
membuktikan keselarasan antara sains dan agama, turut mendorong kian meluasnya penafsiran
‘ilmi terhadap Al-Qur’an. Tak ayal tafsir bercorak sains tersebut perlahan kian populer di
kalangan sarjana muslim. Misalnya Hanafi Ahmad yang menulis A¢-Tafsir al-Ilmi li al-Ayat al-
Kauniyah fi al-Qur’an, serta Ya’qub Yusuf yang menulis Lafatat ‘[lmiyyah min al-Qur’an.

Meski demikian, pendekatan ‘i/mi dalam penafsiran Al-Qur’an rupanya menuai respon
pro-kontra. Sebagian ulama menganggap pendekatan tersebut sebagai langkah positif yang
menjembatani spiritualitas dan rasionalitas, serta memengisyaratkan adanya keselarasan antara
sains dan agama (Al-Qur’an). Sementara itu, di sisi lain, terdapat pula ulama yang merasa
khawatir akan penggunaan pendekatan ‘i/mi dalam menafsirkan Al-Qur’an mengingat sifat sains
yang relatif dan selalu berkembang.® Konsekuensinya penafsiran saintifik bisa saja bertentangan
dengan esensi Al-Qur’an jika temuan ilmiah suatu saat terbukti salah atau tidak relevan lagi.

Terlepas dari hal tersebut, pendekatan ‘/mi dalam menafsirkan Al-Qur’an rupanya terus
mengalami perkembangan dan semakin populer di dunia kesarjanaan muslim, termasuk di
Indonesia. Sebut saja di antaranya tafsir Samudera Al-Fatihah karya Bey Arifin, Menyibak
Rahasia Sains dalam Al-Qur’an dan Perjalanan Akbar Ras Adam: Sebuah Interpretasi Baru Al-
Qur’an dan Sains karya Agus Haryo Sudarmojo, serta 7afsir Salman. Kementerian Agama
Republik Indonesia (Kemenag) pun tidak ketinggalan dengan menerbitkan seri karya tafsir ilmi
yang diterbitkan secara berkala dari tahun 2010 hingga 2016, dan telah menghasilkan setidaknya
19 judul tafsir ilmi.” Fakta tersebut, sekali lagi, menegaskan bahwa pendekatan ini semakin
berkembang dan diakui sebagai salah satu metode dalam memahami Al-Qur’an di era modern.

Khususnya tafsir Samudera Al-Fatihah, hal menarik justru dapat ditemukan pada tafsir
yang ditulis oleh Bey Arifin pada tahun 1960-an tersebut. Alasanya, jika merujuk pada

klasifikasi yang dilakukan oleh Islah Gusmian, Samudera Al-Fatihah termasuk dalam kategori

5 Tesa Fitria Mawarti, “Tafsir Saintifik,” Jurnal Tafsere 10, mno. 1 (2022): 10-29,
https://doi.org/10.24252/jt.v1011.35547.

® Muhammad Patri Arifin, “APPLIED SCIENCE DALAM WACANA TAFSIR ILMI,” Al-Munir: Jurnal
Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 5, no. 1 (2023): 1-41, https://doi.org/https://doi.org/10.24239/al-munir.v5i1.279;
Ali Akbar, “Kontribusi Teori Ilmiah Terhadap Penafsiran,” Jurnal Ushuluddin 23, no. 1 (2015): 31-44,
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.24014/jush.v23i1.1088.

7M. Agus Muhtadi Bilhaq, Inayah Rohmaniyah, dan Salim Rahmatullah, “Al-Qur’an dan Problem Ekologi
di Indonesia: Ekstensi Pemaknaan Kiamat Sugra dalam Tafsir [lmi Kementerian Agama Indonesia,” NALAR:
Jurnal Peradaban dan Pemikiran Islam 7, no. 2 (2023): 190-213, https://doi.org/10.23971/njppi.v7i2.7398.

51



tafsir periode pertama di Indonesia.® Senada dengan itu, Muhammad Amin dalam tulisannya
juga menyebutkan bahwa tafsir pada periode ini umumnya masih ditulis dengan gaya yang
relatif sederhana dan lebih menekankan pada aspek teologis, moral, dan hukum.’ Namun,
berbeda dengan Samudera Al-Fatihah, Bey Arifin dalam tafsir tersebut justru menggunakan
pendekatan multidisiplin (sains, eskatologi, dan kristologi), salah satunya adalah penafsiran bil
‘ilmi, di mana saat itu masih terbilang jarang digunakan di Indonesia. Bey Arifin
menghubungkan ayat-ayat dalam Surah Al-Fatihah dengan konsep ilmiah seperti kosmologi
dan biologi, yang sekaligus menunjukkan bahwa kandungan Al-Qur’an dapat dipahami tidak
hanya melalui pendekatan tradisional, tetapi juga melalui perspektif sains.

Misalnya, salah satu tafsiran yang cukup menonjol dalam Samudera Al-Fatihah adalah
ketika Bey Arifin menjelaskan term al- ‘alamin pada ayat kedua Surah Al-Fatihah. Menurutnya,
kata tersebut merepresentasikan alam semesta yang terdiri dari dua dimensi, yakni ‘alam
makros’ (makrokosmos) dan ‘alam mikros’ (mikrokosmos). Makrokosmos mencakup entitas
besar seperti tata surya, galaksi, dan pelbagai fenomena astronomi, sementara mikrokosmos
merujuk pada struktur terkecil dalam kehidupan, seperti bakteri, sel sperma, dan partikel
subatomik.!® Dengan demikian, tafsir ini menegaskan bahwa surah Al-Fatihah tidak hanya
memiliki makna spiritual tetapi juga mengandung isyarat tentang keteraturan alam semesta yang
dapat dikaji melalui sains modern.

Dalam hal ini, upaya Bey Arifin yang mengadopsi ragam disiplin ilmu, termasuk sains
natural, ketika menafsirkan surah Al-Fatihah menunjukkan pikirannya yang orisinil sekaligus
berbeda dari kebanyakan mufassir Indonesia pada masanya. Jika sebagian besar masih
berpegang pada metode tradisional, Bey Arifin dalam Samudera Al-Fatihah justru berupaya
menyandingkan antara wahyu dan temuan sains. Padahal, seperti telah disebutkan sebelumnya,
khususnya pendekatan /mi terhadap Al-Qur’an di kalangan mufassir muslim menuai pelbagai
tanggapan, baik positif maupun negatif. Meski demikian, tidak dapat dipungkiri bahwa
Samudera Al-Fatihah menjadi salah satu karya awal tafsir Indonesia yang ‘berani’

memperkenalkan pendekatan ‘i/mi dalam studi tafsir Al-Qur’an di Indonesia. Oleh karena itu,

8 Islah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia: dari Hermeneutika hingga Ideologi, 1st ed. (Jakarta: Teraju,
2003).

® Muhammad Amin, “Sejarah Tafsir Indonesia Abad ke XX: Pembabakan, Corak, dan Ciri Khas,” Jurnal
Ilmu Agama: Mengkaji Doktrin, Pemikiran, dan Fenomena Agama 22, no. 2 (2021): 238-49,
https://doi.org/10.19109/jia.v22i2.10967.

19 Bey Arifin, Samudera Al-Fatihah (Surabaya: PT Bina Ilmu, 1987). Terdapat indikasi bahwa tafsiran Bey
Arifin terhadap term A/-‘Alamin sebagai makrokosmos dan mikrokosmos dipengaruhi oleh tafsir al-Jawahir fi
Tafsir al-Qur'an al-Karim, di mana Thanthi Jauhari menafsirkan term A/- ‘4lamin dengan mengklasifikasikan alam
menjadi ‘alam ulwiyun (alam atas) dan ‘alam sufliyun (alam bawah). Thanthawi Jauhari, Al-Jawahir fi Tafsir al-
Qur’an al-Karim, 2nd ed. (Mesir: Mustafa Al-Babi Al-Halabi, 1932).

52



studi lebih lanjut terhadap Samudera Al-Fatihah menjadi penting untuk dilakukan dalam rangka
memahami bagaimana tafsir tersebut menyandingkan temuan sains dengan wahyu Al-Qur’an,
serta menakar kontribusi Bey Arifin terhadap perkembangan tafsir “i/mi di Indonesia.
METODE

Adapun penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif berupa studi kepustakaan
(library research). Mengutip Kaelan penelitian kepustakaan adalah penelitian yang sumber
datanya diperoleh dari literatur seperti buku, artikel, dan lainnya sesuai dengan objek material
peneltian tersebut.!! Penggunaan studi kepustakaan sebagai metode dalam penelitian ini bukan
tanpa sebab mengingat sumber utama yang dikaji adalah tafsir Samudera Al-Fatihah karya Bey
Arifin. Selain itu, dirujuk pula literatur pendukung mencakup buku maupun penelitian terdahulu
terkait pendekatan ‘ilmi dalam studi Al-Qur’an serta literatur sains yang relevan dengan
penelitian. Data yang telah dikumpulkan selanjutnya akan dianalisis secara deskriptif yakni
dengan mengorganisir data, memaparkan data, melakukan analisis, serta melakukan penarikan
kesimpulan berdasarkan temuan yang relevan. Metode analisis isi (content analysis) digunakan
dalam proses analisis data dengan tujuan menelaah isi laten maupun isi komunikasi teks
(tafsir).!? Praktisnya, penggunaan metode analisis tersebut ditujukan untuk mengklasifikasi
tema-tema sains serta mengidentifikasi pendekatan ‘i/mi yang digunakan Bey Arifin dalam
tafsirnya. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan gambaran bagaimana
tafsir Samudera Al-Fatihah merepresentasikan integrasi sains dalam penafsiran Al-Qur’an serta
menakar kontribusinya terhadap perkembangan tafsir ‘i/mi di Indonesia.
HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Biografi Singkat Bey Arifin

Bey Arifin merupakan seorang ulama, dai, sekaligus penulis produktif yang turut andil
dalam perkembangan dakwah Islam di Indonesia. Melalui karya-karyanya, ia menyampaikan
dan mengeksplorasi pelbagai aspek keislaman, mulai dari tafsir Al-Qur’an, hadis, hingga
pemikiran dalam bidang dakwah. Kontribusinya dalam dakwah dan kepenulisan,
menjadikannya sebagai salah satu tokoh yang memiliki peran dalam perkembangan pemikiran
Islam di Indonesia. Oleh sebab itu, perlu kiranya untuk menilik sekelumit tentang sejarah hidup
dan perjalanan intelektual Bey Arifin, meliputi latar belakang pendidikan, serta karya-karya
yang telah dihasilkan. Hal ini ditujukan dalam rangka melihat bagaimana pemikirannya

terbentuk serta bagaimana kontribusinya dalam khazanah tafsir di Indonesia.

" Metode Penelitian Kualitatif Interdisipliner, 1st ed. (Yogyakarta: Paradigma, 2012).
12 Nyoman Kutha Ratna, Teori, Metode, dan Teknik Penelitian Sastra: Dari Strukturalisme Hingga
Poststrukturalisme Perspektif Wacana Naratif, 7th ed. (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2013).

53



Bey Arifin lahir di Parak Laweh, Sumatera Barat, pada 26 September 1917 dari pasangan
Muhammad Arif, juga dikenal sebagai Datuk Laut Basa, dan Siti Zulaikha. Satu hal yang unik,
dalam tradisi masyarakat Minangkabau, seorang anak yang baru lahir tidak langsung diberi
nama, tetapi sekedar dipanggil dengan sebutan Buyung. Mengingat ibunya yang berasal dari
suku Tanjung, sehingga sewaktu kecil, ia dipanggil dengan sebutan Buyung Tanjung.'?

Bey Arifin tumbuh dalam lingkungan keluarga petani yang religius, di mana pendidikan
agama menjadi bagian penting dalam kehidupan sehari-hari. Karenanya tidak mengherankan
jika minatnya terhadap ilmu agama telah muncul sedari kecil. Minat Bey Arifin terhadap ilmu
agama semakin berkembang seiring dengan kegemarannya menghadiri majelis keagamaan dan
mendengarkan ceramah ulama di kampungnya. Pengalaman inilah yang kemudian
memotivasinya untuk lebih mendalami ajaran Islam dan bercita-cita menjadi seorang dai.
Keinginan tersebut membuat Bey Arifin semakin giat belajar di surau, tempat pendidikan dasar
Islam secara tradisional di ajarkan.'*

Selain pendidikan nonformal, Bey Arifin juga menempuh pendidikan formal. [a memulai
pendidikannya di Volksschool, yang memberikan dasar pendidikan umum sebelum kemudian
melanjutkan ke Vervolgschool. Pada saat yang sama, Bey Arifin rupanya tidak lupa mendalami
ilmu agama dan tercatat menjadi siswa ibtidaiyah pada Diniyahschool, Simpang Empat, serta
berhasil menamatkan pendidikan di kedua sekolah tersebut di tahun 1931. Bey Arifin juga
tercatat pernah menimba ilmu agama di Thawalib, sebuah lembaga pendidikan Islam yang
cukup berpengaruh di Sumatera Barat saat itu. Tepatnya di tahun 1938, Bey Arifin kemudian
melanjutkan studinya di Islamic Collage di Kota Padang. Di sinilah pemikiran dan keilmuannya
semakin terasah, terutama dalam bidang dakwah dan retorika yang kelak menjadi salah satu ciri
khasnya sebagai seorang dai.'”

Perjalanan pendidikan Bey Arifin yang mencakup pendidikan umum dan agama telah
membentuknya menjadi seorang intelektual Muslim yang berwawasan luas. Kombinasi antara
pendidikan tradisional dan sistem pendidikan modern membekalinya dengan pemahaman Islam
yang mendalam serta keterampilan dakwah yang sistematis. Latar belakang pendidikan inilah

yang kemudian menjadi pondasi bagi kiprahnya dalam dakwah dan kepengarangan.

13 Totok Djuroto, Perjalanan Panjang Seorang Dai: K.H. Bey Arifin dalam Biografi (Surabaya: Karunia,
1991).

' M Agus Muhtadi Bilhag, “Peran Hadis sebagai Dasar Epistemologi Pemikiran Bey Arifin tentang Hari
Pembalasan (Eskatologi),” Holistic al-Hadis 6, no. 1 (2020): 38, https://doi.org/10.32678/holistic.v6il.1120;
Djuroto, Perjalanan Panjang Seorang Dai: K.H. Bey Arifin dalam Biografi.

15 Djuroto, Perjalanan Panjang Seorang Dai: K.H. Bey Arifin dalam Biografi; Bilhaq, “Peran Hadis sebagai
Dasar Epistemologi Pemikiran Bey Arifin tentang Hari Pembalasan (Eskatologi).”

54



Selain aktif dalam dakwah, Bey Arifin juga dikenal sebagai seorang penulis yang
produktif. Sejak usia muda, ia telah menunjukkan ketertarikan dalam dunia kepenulisan.
Sepanjang hidupnya, Bey Arifin berhasil menerbitkan lebih dari 47 buku yang membahas
pelbagai aspek Islam, termasuk tafsir, sejarah Islam, serta kajian akidah dan dakwah.!® Dari
sekian karya Bey Arifin tersebut, beberapa di antaranya masih dapat dinikmati, semisal
Rangkaian Cerita dalam Al-Qur’an (1952), Hidup Sesudah Mati (1969), dan Samudera Al-
Fatihah (1968). Karya-karya Bey Arifin tersebut mendapatkan sambutan baik dari masyarakat
serta semakin mengukuhkan posisinya sebagai seorang cendekiawan Muslim yang tidak hanya
berdakwah melalui lisan, tetapi juga melalui tulisan.!’

Melalui karya-karyanya, Bey Arifin memberikan kontribusi besar dalam memperkaya
literatur Islam di Indonesia. Gaya penulisannya yang komunikatif dan argumentatif membuat
tulisannya dapat diterima oleh pelbagai kalangan, baik akademisi maupun masyarakat umum.
Dengan demikian, kiprah kepengarangan Bey Arifin menjadi bagian yang tak terpisahkan dari
perjalanan intelektualnya dan semakin memperkuat perannya sebagai seorang dai sekaligus
pemikir muslim berpengaruh di Indonesia.

2. Gambaran Umum Tafsir Samudera Al-Fatihah

Seperti telah disebutkan bahwa Samudera Al-Fatihah merupakan satu dari sekian karya
yang ditulis oleh Bey Arifin. Sesuai dengan namanya, tafsir ini secara khusus membahas
kandungan Surah Al-Fatihah. Menariknya, berbeda dari kebanyakan tafsir yang berkembang di
Indonesia pada saat itu, tafsir yang pertama kali diterbitkan pada tahun 1968 tersebut justru
menggunakan pendekatan yang terbilang luas dan cukup kompleks (pendekatan sains,
eskatologi, bahkan kristologi). Padahal, jika merujuk pada klasifikasi Islah Gusmian ihwal
periodesasi literatur tafsir di Indonesia, Samudera Al-Fatihah termasuk dalam kelompok tafsir
periode pertama di mana model dan teknis penulisan umumnya masih sederhana.'® Inilah yang
barangkali menjadikan tafsir ini menarik untuk dibahas lebih lanjut. Lantas, apa kiranya yang
melatarbelakangi penulisan serta bagaimana bentuk dan metode yang digunakan tafsir tersebut?

Merujuk pada mukadimah Samudera Al-Fatihah, Bey Arifin mengawali tafsirnya dengan
menekankan pentingnya kedudukan surah Al-Fatihah dalam ajaran Islam. Ia menyebutkan
bahwa surah tersebut tidak hanya menjadi pembuka Al-Qur’an, tetapi juga menjadi bacaan

wajib dalam setiap rakaat salat. Hal ini menjadikannya sebagai surah yang paling sering dibaca

16 Djuroto, Perjalanan Panjang Seorang Dai: K.H. Bey Arifin dalam Biografi.

'7 Bilhaq, “Peran Hadis sebagai Dasar Epistemologi Pemikiran Bey Arifin tentang Hari Pembalasan
(Eskatologi).”

¥ Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia: dari Hermeneutika hingga Ideologi.

55



oleh umat muslim dalam kesehariannya. Meski demikian, tidak jarang kandungan surah Al-
Fatihah justru luput dari perhatian dan tidak benar-benar dipahami. Padahal, surah ini
mengandung pokok-pokok ajaran Islam yang sangat mendasar dan relevan bagi kehidupan
sehari-hari. Oleh sebab itu, penyusunan tafsir ini ditujukan untuk menggali kandungan surah
Al-Fatihah secara lebih mendalam, sekaligus menjadi ajakan reflektif Bey Arifin agar surah
tersebut tidak sekadar dibaca tetapi juga dipahami."”

Terkait sistematika penulisannya, Samudera Al-Fatihah menggunakan metode tafsir
tematik klasik (manhaj maudlu 7). Mengutip Mustafa Muslim, salah satu bentuk metode tematik
adalah menafsirkan satu surah tertentu untuk dikaji secara menyeluruh.?* Model penyajian tafsir
semacam ini dapat dilakukan dengan mengaitkan pelbagai tema dan persoalan yang ada dalam
satu surah sehingga membentuk satu kesatuan pemahaman yang utuh. Dengan demikian,
pelbagai isu yang dibahas dalam surah tidak dipahami secara terpisah, melainkan saling
terhubung dan membentuk struktur makna yang lengkap.?! Dalam hal ini, Bey Arifin
menyajikan struktur tafsirannya secara berurutan ayat per ayat, dimulai dengan menguraikan
kata kunci secara global, lalu diikuti dengan penjelasan lebih rinci, serta diakhiri dengan narasi
yang berupaya mengaitkan pesan antar ayat agar membentuk alur makna yang terpadu dan
koheren. Menariknya, Bey Arifin juga memperlihatkan sensitivitas terhadap konteks lokal,
sebagaimana terlihat dari penyebutan buah-buahan tropis seperti durian, duku, dan rambutan,
serta iklim tropis khas Indonesia yang berada di bawah garis khatulistiwa.

Adapun jika ditinjau dari segi sumber penafsirannya, Bey Arifin secara eksplisit
mencantumkan sejumlah rujukan penting seperti Tafsir Ibn Katsir, Tafsir al-Maraghi, Tafsir al-
Kabir, serta Tafsir Fi Zilal al-Qur’an. Selain itu, dalam menafsirkan ayat, ia juga mengutip ayat-
ayat Al-Qur’an lainnya maupun hadis Nabi saw. sebagai penguat makna dan penjelasan atas
ayat yang sedang dibahas. Ini menunjukkan bahwa Bey Arifin tetap merujuk pada tradisi fafsir
bi al-ma’tsur sebagai fondasi penafsirannya.

Meski demikian, pendekatannya tidak terbatas pada dimensi tekstual semata, tetapi juga
memadukannya dengan metode ra’yu. Bey Arifin mengintegrasikan analisis rasional dengan
memanfaatkan teori-teori ilmiah lintas disiplin, seperti astronomi, biologi, eskatologi, dan

kristologi, sehingga menghasilkan nuansa tafsir i/mi yang khas. Dalam hal in1, Samudera Al-

19 Arifin, Samudera Al-Fatihah.

20 Musthafa Muslim, Mabahits fi al-Tafsir al-Maudlu’i (Damsyiq: Dar al-Qalam, 2000).

21 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat,
9th ed. (Bandung: Mizan, 1995); Moch. Abdul Rohman, “Manhaj Al-Tafsir Al-Maudhu’i Lil Qur’an Al-Karim
(Dirasah Naqdiyyah karya Samir *Abdurrahman Syauqi),” Inovatif 4, no. 2 (2018): 57-80; Fauzan Fauzan, Imam
Mustofa, dan Masruchin Masruchin, “Metode Tafsir Maudu’T (Tematik): Kajian Ayat Ekologi,” Al-Dzikra: Jurnal
Studi Ilmu al-Qur’an dan al-Hadits 13, no. 2 (2019): 195-228, https://doi.org/10.24042/al-dzikra.v13i2.4168.

56



Fatihah merepresentasikan apa yang oleh Nasruddin Baidan disebut sebagai corak kombinasi,
yaitu ketika beberapa corak secara bersamaan menjadi dominan dengan porsi yang sama.?
Perpaduan ini menjadikan Samudera Al-Fatihah tampil sebagai tafsir yang tidak hanya
mengakar pada tradisi klasik, tetapi juga terbuka terhadap pendekatan modern yang relevan
dengan tantangan zaman. Sayangnya, Bey Arifin sama sekali tidak mencantumkan daftar
rujukan teori-teori sains dalam bibliografinya sehingga dapat memengaruhi tingkat kredibilitas
informasi yang disajikan.

Secara keseluruhan, Samudera Al-Fatihah tidak hanya menarik dari sisi isi dan
pendekatan, tetapi juga memiliki signifikansi metodologis. Sebab, dengan pendekatan rasional
serta integrasi pelbagai disiplin ilmu, Bey Arifin telah menghasilkan tafsir dengan corak
penafsiran multidisipliner, mencakup unsur ‘ilmi, falsafi, dan kalam. Tafsir ini tidak hanya
berpijak pada sumber-sumber otoritatif dalam tradisi Islam, tetapi juga membuka ruang dialog
dengan perkembangan ilmu pengetahuan modern. Karakter inilah yang menjadikan Samudera
Al-Fatihah menempati posisi unik dalam khazanah tafsir Indonesia, sekaligus relevan untuk
dikaji lebih lanjut, khususnya dalam konteks integrasi sains dan Al-Qur’an.

3. Komparasi Samudera Al-Fatihah dan Tafsir Ilmi lainnya

Selanjutnya, dalam konteks perkembangan tafsir ‘i/mi, keberadaan Samudera Al-Fatihah
menjadi kian menarik apabila disandingkan pula dengan literatur tafsir lain yang lazim menjadi
rujukan dalam khazanah tafsir ‘ilmi seperti al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim, Tafsir [lmi
Kemenag, dan Tafsir Salman. Menempatkan Samudera Al-Fatihah di antara tafsir-tafsir tersebut
diperlukan agar karakteristik, pendekatan, serta integrasi sains yang dilakukan Bey Arifin dapat
dipahami secara lengkap. Selain itu, perbandingan tersebut dapat membantu memotret posisi
Samudera Al-Fatihah dalam konteks sejarah sekaligus menakar kontribusinya dalam
perkembangan tafsir ‘i/mi di Indonesia.

Sebut saja al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim sebagai salah satu rujukan utama
dalam kajian tafsir i/mi. Sebagai ‘pelopor’ tafsir i/mi abad modern, karya Thanthawi Jauhari
tersebut memperlihatkan kecenderungan yang luas dalam memanfaatkan teori-teori sains untuk
menafsirkan Al-Qur’an. Kecenderungan ini rupanya tidak lepas dari metode bi al-ra’yi yang
digunakan oleh Thantawi. Adapun sistematika penyajiannya, tafsir al-Jawahir menggunakan

metode tahlili di mana Al-Qur’an ditafsirkan secara analitis dan berurutan, mulai dari Al-

22 Nashruddin Baidan, Wawasan Baru Ilmu Tafsir (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011); Wardani,
Metodologi Tafsir Al-Qur’an di Indonesia (Yogyakarta: Kurnia Salam Semesta, 2017); Amin, “Sejarah Tafsir
Indonesia Abad ke XX: Pembabakan, Corak, dan Ciri Khas.”

57



Fatihah hingga An-Nas.”® Dengan cara ini, setiap ayat yang memuat isyarat ilmiah ditafsirkan
menggunakan temuan-temuan sains yang relevan seperti astronomi, biologi, maupun cabang
ilmu lainnya. Lain halnya dengan Samudera Al-Fatihah yang menggunakan manhaj maudhu ‘i
(klasik) dengan fokus pembahasan pada satu surah tertentu, sehingga narasi sains hanya muncul
pada term rab al-‘alamin dan ar-rahman ar-rahim. Sedangkan ayat-ayat lainnya dijelaskan
melalui pendekatan teologis, eskatologi, serta kristologi sesuai konteks maknanya.

Selain tafsir al-Jawdahir, seri Tafsir [lmi Kemenag juga termasuk karya penting dalam
perkembangan tafsir bercorak sains di Indonesia. Tafsir kelembagaan ini disusun secara tematik
modern (maudlu’i),** di mana setiap edisi mengusung satu isu tertentu seperti air, tumbuhan,
dan samudera. Ayat-ayat yang berkaitan dihimpun dan ditafsirkan secara ra’yu dengan
memanfaatkan analisis rasional dan informasi sains yang relevan.®> Melalui pendekatan
tersebut, penjelasan ilmiah yang disajikan menjadi lebih fokus sesuai tema yang dikaji. Berbeda
dengan Tafsir Ilmi Kemenag, Samudera Al-Fatihah tidak disusun berdasarkan tema tertentu,
melainkan mengikuti struktur surah Al-Fatihah yang menjadi fokus kajian (tematik klasik). Oleh
sebab itu, keterangan ilmiah yang muncul tidak dibatasi oleh satu tema tertentu, tetapi mencakup
pelbagai informasi sains seperti teori rotasi dan revolusi bumi, atom, hukum Archimedes, dan
lainnya.?®

Di samping kedua tafsir tersebut, Tafsir Salman. Tafsir lImiah Juz ‘Amma juga menjadi
salah satu karya penting dalam wacana tafsir 7/mi Indonesia. Seperti halnya al/-Jawahir dan
Tafsir [Imi Kemenag, Tafsir Salman pun menggunakan metode ra 'yu yang memadukan tafsiran
Al-Qur’an dengan pelbagai disiplin sains. Sistematika penyajiannya bersifat tahlili, yaitu
menafsirkan ayat secara analitis dan berurutan sesuai struktur surah dalam Juz ‘Amma.?’
Menariknya, dalam tafsir tersebut, hanya ayat-ayat degngan muatan isyarat ilmiah yang dibahas

secara rinci, misalnya tafsiran QS. An-Naba’ terbatas pada ayat 1 hingga 16.%® Sementara dalam

23 Jauhari, Al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim; Rahman, “Tafsir Saintifik Thanthawi Jauhari atas Surat
al-Fatihah”; Hamidah dan Otong Suhendar, “Menelisik Motivasi Penulisan Kitab Al-Jawahir fi Tafsir Al- Qur * an
Al -Karim Karya Tantawi Al-Jauhari” 3, no. 1 (2024): 32—42, https://doi.org/10.36667/irfani.v3i1.2097.

24 Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia: dari Hermeneutika hingga Ideologi.

25 Ahmad Muttaqin, “KONSTRUKSI TAFSIR ILMI KEMENAG RI-LIPI: Melacak Unsur Kepentingan
Pemerintah dalam Tafsir,” Religia 19, no. 2 (2017): 74-88, https://doi.org/10.28918/religia.v19i2.751; Bilhaq,
Rohmaniyah, dan Rahmatullah, “Al-Qur’an dan Problem Ekologi di Indonesia: Ekstensi Pemaknaan Kiamat Sugra
dalam Tafsir [lmi Kementerian Agama Indonesia.”

26 Arifin, Samudera Al-Fatihah.

27 Sherly Dwi Agustin, “Nilai Kebenaran (Truth Value) Dalam Tafsir Salman: Telaah Interpretasi Q.S. Al-
Alaq [96]: 15-16 Perspektif Jorge J.E. Gracia,” An-Nida’ 45, no. 1 (2021): 22-44, https://doi.org/10.24014/an-
nida.v45i1.16530; Didin Baharuddin, “TAFSIR SALMAN: UPAYA INTEGRASI AL-QURAN DAN SAINS,”
JSI: Jurnal Studi Islam 11, no. 2 (2022): 21637, https://doi.org/https://doi.org/10.33477/js1.v11i2.4709.

28 Tim Tafsir Ilmiah Salman ITB, Tafsir Salman: Tafsir Ilmiah Juz ‘Amma (Bandung: Mizan, 2014).

58



Samudera Al-Fatihah, Bey Arifin tetap menafsirkan keseluruh ayat, termasuk yang bermuatan
teologis-eskatologi.

Mengacu pada analisa perbandingan di atas, terlihat bahwa Samudera Al-Fatihah
memiliki posisi yang khas dalam khazanah tafsir ‘ilmi, khususnya di Indonesia. Meskipun ruang
lingkup pembahasan sains lebih terbatas dibandingkan tafsir lainnya, Samudera Al-Fatihah
tetap menunjukkan upaya awal dalam mengintegrasikan sains dalam penafsiran Al-Qur’an.
Melalui analisis komparasi tersebut dapat dilithat bahwa masing-masing tafsir memiliki
pendekatan yang berbeda, sekaligus memperlihatkan bagaimana Samudera Al-Fatihah turut
berkontribusi dan mewarnai perkembangan awal tafsir ‘i/mi di Indonesia.

4. Integrasi Sains dalam Tafsir Samudera Al-Fatihah: Makrokosmos dan Mikrokosmos

Sebagaimana telah disinggung sebelumnya, Samudera Al-Fatihah merupakan salah satu
karya tafsir Indonesia yang mengusung pendekatan multidisiplin, dengan pendekatan /mi
sebagai salah satu ciri yang menonjol. Bey Arifin tidak hanya memaparkan makna ayat secara
normatif-teologis sebagaimana lazim dijumpai pada tafsir klasik, melainkan juga
mengaitkannya dengan fenomena-fenomena alam melalui analisis yang berbasis ilmu
pengetahuan modern, seperti astronomi, fisika, biologi, hingga kimia. Pendekatan ini
menjadikan Samudera Al-Fatihah tampil berbeda, terutama dalam konteks perkembangan tafsir
Indonesia pada masa itu.

Berkenaan dengan hal tersebut, tafsir ‘i/mi sendiri merupakan pendekatan penafsiran yang
menautkan makna ayat-ayat Al-Qur’an dengan realitas ilmu pengetahuan. Dalam kerangka ini,
sains diposisikan bukan sebagai tolok ukur utama dalam menafsirkan ayat, melainkan sebagai
instrumen pelengkap yang membantu menjelaskan fenomena-fenomena yang disebutkan dalam
Al-Qur’an.? Pendekatan ini bertolak dari anggapan bahwa ayat-ayat Al-Qur’an tidak hanya
berbicara tentang hukum maupun teologi, tetapi juga memuat isyarat-isyarat tentang alam
semesta yang dapat direnungkan secara ilmiah.*° Dalam konteks Samudera Al-Fatihah, hal ini
sekaligus mencerminkan upaya Bey Arifin dalam menjembatani wahyu dan akal, serta
menghadirkan model penafsiran yang menyentuh dimensi spiritual sekaligus rasional.

Salah satu bentuk nyata dari corak ‘ilmi tersebut dapat dilihat dalam tafsirannya atas kata
al-‘alamin pada ayat kedua surah Al-Fatihah. Bey Arifin menafsirkan al-‘alamin sebagai
representasi dari seluruh ciptaan Allah dalam skala makro maupun mikro. Ia menjelaskan ‘alam

makros’ (makrokosmos) mencakup realitas kosmis yang luas seperti bintang, planet, galaksi,

29 Akbar, “Kontribusi Teori Ilmiah Terhadap Penafsiran.”
30 Faisal, “Sains dalam Al-Quran (Memahami Kontruksi Pendekatan Tafsir Bil-Ilmi Dalam Menafsirkan
Alquran)”’; Arifin, “APPLIED SCIENCE DALAM WACANA TAFSIR ILMI.”

59



dan fenomena astronomi lainnya. Sementara ‘alam mikros’ (mikrokosmos) mencakup realitas
kecil dan tidak kasat mata seperti mikroorganisme, sel, hingga partikel subatomik yang menjadi
dasar dari struktur kehidupan.?! Pembacaan ini tidak hanya menghadirkan nuansa ilmiah dalam
menafsirkan ayat, tetapi juga memperluas cakupan makna rabb al- ‘alamin sebagai Tuhan yang
mengatur segala aspek ciptaan, dari yang terbesar hingga yang terkecil.

Sebagai contoh, dalam menjelaskan dimensi makrokosmos, Bey Arifin mengutip
informasi sains modern untuk memberikan gambaran tentang keluasan alam semesta.

“Bila kita memandang angkasa dengan mempergunakan alat modern yang
dinamakan Observatorium, kita akan seribu kali lebih kagum. Alam angkasa
terbukti seribu kali lebih hebat dari apa yang dapat kita saksikan dengan mata
telanjang ... Di sekitar matahari terdapat 9 planet dan 22 satelit yang terdiri dari
benda padat seperti bumi yang kita diami ini. Dan jauh di luar alam planet dan
satelit, bertebaran berjuta-juta bintang yang terdiri dari benda gas, bukan benda
padat. Semuanya beredar di sekitar matahari. Mataharilah yang menjadi pusat
atau pusar dari peredarannya. Sebab itulah dinamai Kelompok Matahari.” 3

Penjelasan tersebut secara langsung mengacu pada struktur tata surya, sebagaimana
dijelaskan dalam ilmu astronomi. Matahari disebut sebagai pusat dari sistem peredaran planet
yang mengelilinginya, mencerminkan sistem heliosentris sebagaimana ditemukan dalam teori
Copernicus dan dikembangkan oleh ilmu astronomi modern.** Bey Arifin juga menyebutkan
peran observatorium sebagai instrumen sains dalam mengamati struktur angkasa secara lebih
akurat, serta menyebutkan karakteristik benda langit seperti bintang dan satelit berdasarkan

perbedaan unsur materialnya (benda gas dan benda padat).

Tidak hanya itu, Bey Arifin juga memperluas penjelasannya ke tingkat galaksi. Uraiannya
menjelaskan bahwa kelompok matahari hanyalah salah satu gugusan kecil di dalam Galaksi
Bimasakti (Milky Way), dan bahwa terdapat jutaan bintang lain di dalamnya, bahkan beberapa
berukuran jauh lebih besar dibanding matahari.** Dalam menjelaskan skala dan jarak antarbenda
langit, ia menggunakan satuan dalam ilmu fisika berupa kecepatan cahaya dalam satuan mil per
detik.

“Sekarang cobalah saudara bayangkan bahwa bintang yang terdekat ke bumi
adalah dengan jarak 4 tahun sinar. Itu berarti 4 x 365 x 24 x 60 x 60 x 186.000 mil,
jadi lebih dari 26.000.000.000.000 mil. Sedang bintang yang terjauh adalah

dengan jarak 100 juta tahun sinar. Luasnya angkasa raya menurut penyelidikan

31 Arifin, Samudera Al-Fatihah.

32 Arifin.

33 David Wootton, “The Sun from Copernicus to Newton: from Heliocentrism to the Solar System,” Journal
of Physics: Conference Series 2877, no. 1 (2024), https://doi.org/10.1088/1742-6596/2877/1/012039.

3% Hikmatul Fitria et al., “Evolusi Bintang dan Perannya dalam Struktur Galaksi,” Jurnal Matematika dan
1lmu Pengetahuan Alam 2, no. 3 (2024): 22-32, https://doi.org/https://doi.org/10.3483/trigonometri.v2i3.3634.

60



pengetahuan yang terakhir adalah kira-kira 2.000 juta tahun sinar, yaitu
2.000.000.000 x 365 x 24 x 60 x 60 x 186.000 mil, sehingga menjadi jumlah yang
tak dapat kita sebutkan lagi.” ¥

Hal ini menunjukkan bagaimana Bey Arifin berusaha menggambarkan keluasan alam
semesta dengan pendekatan ilmiah. Satuan tahun cahaya digunakan untuk menghitung jarak
antarbenda langit dalam ukuran yang sangat besar, dengan tujuan memberikan gambaran
tentang betapa luasnya ruang angkasa. Penjelasan semacam ini memperlihatkan bahwa ilmu
alam dapat digunakan untuk membantu menyelami makna kata a/- ‘alamin secara lebih nyata,
bukan hanya sebagai konsep umum, tetapi juga sebagai bagian dari dunia fisik yang bisa diamati

dan dipelajari melalui sains modern.

Selain menguraikan fenomena langit sebagai bagian dari makrokosmos, Bey Arifin juga
memberikan perhatian khusus pada dimensi mikrokosmos sebagai bagian integral dari makna
al-‘alamin. Menurutnya, ‘alam mikros’ mencakup dunia kecil yang tidak kasat mata, seperti
mikroorganisme, sel, dan partikel-partikel halus yang menjadi unsur dasar penyusun
kehidupan.’¢ Pembacaan ini menunjukkan bahwa istilah al- ‘alamin tidak hanya merujuk pada
entitas besar seperti bintang atau galaksi, tetapi juga meliputi ciptaan-ciptaan kecil yang
tersembunyi dan hanya dapat dikenali melalui alat bantu sains modern.

Salah satu contoh penerapan pendekatan ilmiah dalam menjelaskan mikrokosmos adalah
pembahasan mengenai bakteri. Bahkan, Bey Arifin tidak hanya menyebut bakteri sebagai
‘makhluk halus’ yang tak kasatmata, tetapi juga menjelaskan struktur tubuh, cara berkembang
biak, dan peran biologis bakteri dalam kehidupan.

“Ketahuilah bahwa di antara bakteri itu ada yang panjangnya 1/100 (0.01) mm
dan ada pula yang 1/1000 (0.001) mm, bahkan ada yang lebih halus dari itu. Di
antara bakteri itu ada yang bentuknya bulat (coccus), ada yang percak atau lepeh
(becillus) dan ada pula yang panjang (spirullium). Tubuhnya terdiri dari
protoplasma di mana terdapat kern, dikitari oleh dinding. Di antaranya ada yang
punya ekor panjang sebagai alat untuk bergerak. Bakteri-bakteri itu berkembang
biak dengan jalan membelah diri, dengan kecepatan yang luar biasa. Seekor baksil
kholera dalam waktu 24 jam dapat berkembang biak menjadi 1.600 trillion
(1.600.000.000.000.000.000.000) ekor. Dalam 1 cm? air atau 1 gram pasir bersih
terdapat bermillion-million bakteri. Bayangkanlah berapa milyard billion, berapa
trillion gerangan jumlah bakteri ini di dalam dunia ini? Siapakah yang tidak kagum
memikirkan ciptaan Allah.”

35 Arifin, Samudera Al-Fatihah.
36 Arifin.
37 Arifin.

61



Kutipan di atas memperlihatkan bagaimana Bey Arifin menggabungkan informasi
biologis tentang klasifikasi dan ukuran bakteri dengan data kuantitatif mengenai reproduksi dan
persebarannya. la secara eksplisit menyebutkan bentuk-bentuk bakteri seperti coccus, bacillus,
dan spirillum, serta menjelaskan mekanisme pembelahan diri yang menjadi ciri khas reproduksi
bakteri yang dapat ditemuan penjelasannya dalam biologi.*® Penjelasan ini menunjukkan bahwa
makna al- ‘alamin juga dapat dipahami sebagai dunia mikroskopik yang hidup, berkembang, dan
memiliki fungsi ekologis tertentu. Tanpa harus menyelami aspek teologis terlebih dahulu, narasi
tersebut sudah mampu menggambarkan betapa luas dan terperincinya ciptaan yang tersimpan
dalam “alam kecil”.

Selain itu, Bey Arifin juga menyebut fungsi-fungsi ekologis bakteri dalam konteks
keseimbangan kehidupan. Ia menjelaskan bagaimana bakteri berperan dalam proses
pembusukan, fermentasi, penguraian zat organik, dan bahkan membantu pencernaan makanan
di dalam tubuh manusia.*® Dengan pendekatan ini, pembahasan mikrokosmos tidak berhenti
pada pemaparan deskriptif, tetapi berkembang menjadi refleksi saintifik atas keteraturan sistem
kehidupan.

Penafsiran ilmiah atas term al- ‘alamin sebagaimana telah dijelaskan lebih lanjut terkait
dengan konsep rabb, yakni Tuhan sebagai dzat yang memelihara, mengatur, dan menjaga
keteraturan seluruh ciptaan, baik yang tergolong makros maupun mikros. Bey Arifin
menekankan bahwa keteraturan yang terlihat di alam ini merupakan wujud dari pemeliharaan
Tuhan yang terus-menerus dan menyeluruh. Salah satu bukti nyata yang ia kemukakan adalah
stabilitas posisi Bumi dalam orbitnya yang memungkinkan kehidupan terjadi.

“Bumi terletak dalam jarak terdekat 93.000.000 mil dari matahari, dan jarak
terjauh 93.005.000 mil dari matahari, dan jika jarak tersebut dikurangi atau
ditambah, maka kemusnahan total akan terjadi di permukaan bumi.” %

Penjelasan tersebut merujuk pada posisi Bumi yang berada dalam zona layak huni
(circumstellar habitable zone). Jika posisi Bumi sedikit lebih dekat atau lebih jauh dari matahari,
suhu permukaan tidak akan mendukung kehidupan. Dalam hal ini, pemeliharaan Tuhan tampak

bukan sekadar sebagai konsep spiritual, tetapi juga sebagai prinsip keteraturan kosmik yang

38 Danny Ria Rindiana dan Anna Rakhmawati, “Identifikasi Materi Sulit Kompetensi Dasar Bakteri Pada
Siswa Kelas X Semester I Di Sma Negeri 1 Kota Mungkid,” Jurnal Edukasi Biologi 8, no. 2 (2022): 110-23,
https://doi.org/10.2183 1/edubio.v8i2.18386.

3% Yuwan Marthyn Ziliwu dan Natalia Kristiani Lase, “Peran Mikroorganisme dalam Proses Degradasi
Bahan Organik,” Hidroponik : Jurnal Ilmu Pertanian Dan Teknologi Dalam Ilmu Tanaman 2, no. 1 (2025): 132—
41, https://doi.org/10.62951/hidroponik.v2i1.235; Olivia Salma Ramadhani et al., “Literatur Review Manfaat
Makanan Mengandung Probiotik Bagi Kesehatan,” Quantum Wellness : Jurnal Ilmu Kesehatan 1, no. 4 (2024):
34-43.

40 Arifin, Samudera Al-Fatihah.

62



dapat diverifikasi secara ilmiah. Demikian pula, proses terjadinya siang dan malam, yang
menjadi siklus penting bagi kehidupan biologis di Bumi, turut diuraikan secara ilmiah sebagai
bagian dari bentuk rububiyyah Tuhan.
“Bumi berputar keliling dirinya sendiri dalam tempo 24 jam sekali putar. Dari
putaran ini terjadilah malam dan siang. Kalau bumi tidak berputar, tidak akan

terjadi pergiliran malam dan siang. Ada sebagian bumi yang siang dan terang terus-
menerus dan ada pula bahagian yang malam dan gelap terus-menerus.” #!

Penjelasan Bey Arifin tentang rotasi bumi memberikan pemahaman yang menarik tentang
bagaimana pergantian siang dan malam merupakan bagian dari pemeliharaan Tuhan terhadap
makhluk-Nya. Menurutnya, rotasi bumi selama 24 jam menghasilkan perputaran antara terang
dan gelap yang menjadi siklus penting bagi kehidupan. Tanpa rotasi ini, sebagian bumi akan
terus-menerus menghadap matahari dan menjadi sangat panas, sementara bagian lainnya akan
selamanya berada dalam kegelapan dan membeku. Keadaan seperti itu tentu tidak akan
mendukung adanya kehidupan. Dalam konteks ini, Bey Arifin menekankan bahwa keteraturan
ini bukan terjadi secara kebetulan, melainkan merupakan bagian dari sistem alam yang
dirancang secara presisi.

Dengan demikian, tafsir Bey Arifin atas ayat kedua surah al-Fatihah tidak hanya
memperluas pemahaman terhadap makna kata al- ‘alamin, tetapi juga membantu menjelaskan
bagaimana Tuhan memelihara seluruh ciptaan secara terus-menerus. Mulai dari galaksi yang
luas hingga makhluk-makhluk kecil seperti bakteri, dari orbit planet hingga pergiliran siang dan
malam, semuanya menunjukkan adanya keteraturan yang dapat dipahami melalui ilmu
pengetahuan. Tafsir ini memperlihatkan bahwa penjelasan keagamaan dan pendekatan ilmiah
dapat saling melengkapi dalam melihat kebesaran Allah sebagai pengatur dan pemelihara
seluruh alam.

5. Analisis Relevansi Sains dan Kontribusi Tafsir Samudera Al-Fatihah di Indonesia

Merujuk pada pembahasan sebelumnya, dapat disimpulkan bahwa Samudera Al-Fatihah
merupakan salah satu produk pemikiran yang berani mengintegrasikan temuan-temuan sains
modern ke dalam penafsiran Al-Qur’an. Hal ini dilakukan sebagai langkah untuk menggali
makna ayat-ayat suci secara lebih luas dan mendalam,* dengan memanfaatkan pendekatan-
pendekatan keilmuan yang berkembang di era modern. Pada akhirnya, upaya tersebut berhasil
memperlihatkan suatu corak tafsir yang mencoba menjembatani antara spiritualitas wahyu dan

rasionalitas sains.

41 Arifin.
42 Arifin.

63



Meski demikian, seperti telah disinggung, tafsir ‘ilmi tidak lepas dari pro dan kontra.
Sebagian ulama mengapresiasi langkah tersebut mengingat banyaknya isyarat ilmiah yang
terkandung dalam ayat-ayat kauniyah. Sementara itu, di sisi lain, terdapat pula ulama yang
merasa khawatir akan penggunaan pendekatan ‘i/mi dalam menafsirkan Al-Qur’an mengingat
sifat sains yang relatif dan selalu berkembang.* Oleh sebab itu, dalam konteks tafsir Samudera
Al-Fatihah, penting untuk meninjau sejauh mana relevansi teori sains yang digunakan Bey
Arifin dengan perkembangan ilmu pengetahuan mutakhir.

Khususnya bagi kalangan yang menolak tafsir ‘ilmi, kekhawatiran tersebut bukan tanpa
alasan mengingat bagaimana sains mengalami perubahan dan perkembangan signifikan dari
waktu ke waktu. Sebagai contoh, dalam hal klasifikasi benda langit, planet. Dalam Samudera
Al-Fatihah, Bey Arifin menjelaskan bahwa tata surya (kelompok matahari) memiliki sembilan
planet, termasuk Pluto. Pernyataan ini sesuai dengan pemahaman astronomi pada masanya.
Namun, pada tahun 2006, International Astronomical Union (IAU) mengeluarkan definisi baru
tentang planet yang menyatakan bahwa Pluto tidak lagi memenuhi syarat sebagai planet,
melainkan dikategorikan sebagai planet kerdil (dwarf planet).** Perubahan ini menunjukkan
bahwa teori yang digunakan dalam tafsir bisa saja menjadi usang seiring berkembangnya ilmu
pengetahuan mutakhir.

Contoh lainnya adalah penjelasan Bey Arifin perihal jarak Bumi ke Matahari berkisar
antara 93.000.000 hingga 93.005.000 mil, dan bahwa perubahan sedikit saja dari jarak tersebut
akan menyebabkan kemusnahan total kehidupan di Bumi. Namun, berdasarkan penelitian
terkini, David S. Salsburg misalnya menyebutkan secara presisi bahwa estimasi satuan astonomi
(AU) jarak bumi ke matahari adalah 92.955.807 mil.*> Perubahan dalam pemahaman astronomi
ini menunjukkan bahwa teori-teori sains yang digunakan dalam penafsiran bisa saja menjadi
kurang relevan atau tidak akurat seiring berkembangnya ilmu pengetahuan mutakhir. Hal ini
menegaskan argumen bahwa pendekatan ‘i/mi perlu dilakukan secara hati-hati dan selektif. 6

Di sisi lain, pendekatan ‘i/mi dalam penafsiran Al-Qur’an juga mendapat dukungan dari
sejumlah ulama muslim, atau setidaknya bersikap moderat. Al-Kawkibi misalnya, sebagaimana

dikutip Ali Akbar, menyebutkan bahwa ilmu-ilmu pengetahuan termasuk penemuan teori-teori

43 Akbar, “Kontribusi Teori Ilmiah Terhadap Penafsiran”; Arifin, “APPLIED SCIENCE DALAM
WACANA TAFSIR ILML.”

4 Jean Luc Margot, Brett Gladman, dan Tony Yang, “Quantitative Criteria for Defining Planets,” The
Planetary Science Journal 5, no. 7 (2024): 1-10, https://doi.org/10.3847/PSJ/ad5513.

45 David Salsburg, “How far is it from the Earth to the Sun?,” Significance 14, no. 3 (2017): 34-37,
https://doi.org/10.1111/j.1740-9713.2017.01038.x.

46 Lajnah Pentashih Mushaf Al-Qur’an, Cahaya Dalam Perspektif Al-Qur’an dan Sains, Al-Manar, vol. 1
(Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2016).

64



ilmiah di Eropa dan Amerika sekarang, sebenarnya sejak abad 13 yang lalu telah dijelaskan dan
diisyaratkan dalam al-Qur’an.*’” Sementara Quraish Shihab menunjukkan sikap lebih moderat
dengan menyatakan bahwa membahas antara Al-Qur’an dan ilmu pengetahuan bukan menilai,
misalnya ada atau tidaknya penjelasan tentang cabang-cabang sains mutakhir di dalam Al-
Qur’an, tetapi yang lebih utama adalah melihat adakah Al-Qur’an menghalangi ilmu
pengetahuan atau sebaliknya.*

Dalam konteks Samudera Al-Fatihah, pendekatan ‘i/mi yang dilakukan Bey Arifin dapat
dipahami sebagai usaha untuk menyelaraskan pemahaman keislaman dengan perkembangan
zaman. Tafsirannya sama sekali tidak bertujuan untuk membuktikan bahwa ayat Al-Qur’an
sama dengan temuan sains, tetapi menjadikan temuan-temuan ilmiah sebagai ilustrasi untuk
menegaskan makna ayat dan memperlihatkan kemahakuasaan Tuhan. Penjelasannya tentang
struktur bakteri, rotasi bumi, dan posisi bumi dalam sistem tata surya misalnya, dihadirkan
bukan sekadar sebagai informasi ilmiah, tetapi sebagai bentuk refleksi atas keteraturan ciptaan
yang menjadi bukti kekuasaan dan pengaturan Allah atas alam semesta. Pendekatan semacam
ini menunjukkan bahwa wahyu dan sains tidak harus dipertentangkan, tetapi justru dapat saling
melengkapi.

Selain kekhasannya yang mengintegrasikan sains ke dalam penafsiran Al-Qur’an,
Samudera Al-Fatihah juga memberikan kontribusi penting terhadap perkembangan tafsir di
Indonesia. Betapa tidak, karya tafsir yang ditulis Bey Arifin pada tahun 1967 tersebut
menunjukkan tingkat kreativitas dan keberanian metodologis yang luar biasa untuk masanya.
Jika merujuk pada klasifikasi yang disusun oleh Islah Gusmian, tafsir yang terbit sebelum
dekade 1970-an umumnya masih bersifat sederhana, baik dari segi teknis penulisan maupun
pendekatan yang digunakan.*

Dalam kerangka tersebut, Samudera Al-Fatihah menempati posisi yang unik. Meskipun
secara waktu berada dalam periode awal sejarah tafsir Indonesia modern, tafsir ini
menghadirkan pendekatan keilmuan yang kompleks. Bey Arifin memadukan beragam disiplin
sains seperti astronomi, kimia, biologi, dan filsafat dalam penafsirannya atas surah al-Fatihah.
Hal ini berbeda dengan karakter umum tafsir pada periode yang sama yang cenderung normatif

dan minim eksplorasi metodologis.

47 Akbar, “Kontribusi Teori Ilmiah Terhadap Penafsiran.”

48 Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat.

4 Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia: dari Hermeneutika hingga Ideologi; Amin, “Sejarah Tafsir
Indonesia Abad ke XX: Pembabakan, Corak, dan Ciri Khas.”

65



6. Dengan demikian, Samudera Al-Fatihah tidak hanya menghadirkan pendekatan baru dalam
memahami Al-Qur’an melalui integrasi ilmu pengetahuan, tetapi juga memberikan
kontribusi signifikan terhadap perkembangan tafsir di Indonesia. Keberanian metodologis
Bey Arifin menunjukkan bahwa kreativitas dalam penafsiran sudah mulai tumbuh bahkan
sebelum periode yang lazim disebut sebagai fase kemunculan tafsir-tafsir progresif. Karya
ini memperluas cakrawala penafsiran sekaligus menjadi bukti bahwa tafsir dapat
berkembang mengikuti dinamika keilmuan dan kebutuhan zaman, tanpa kehilangan akarnya
dalam tradisi keislaman.

KESIMPULAN

Mengacu pada keseluruhan pembahasan di atas, dapat disimpulkan bahwa tafsir Samudera
Al-Fatihah merupakan salah satu karya awal tafsir Indonesia yang berupaya menyandingkan
antara penafsiran Al-Qur’an dengan temuan-temuan sains, khususnya dalam kaitannya dengan
narasi al- ‘alamin sebagai makrokosmos dan mikrokosmos. Melalui tafsirnya, Bey Arifin telah
membuka ruang pemahaman dengan menghadirkan dialog antara teks Al-Qur’an dan
pengetahuan ilmiah modern, tetapi dengan tetap menghadirkan tafsir yang berakar pada tradisi
tafsir klasik. Pendekatan ini menunjukkan bahwa Surah Al-Fatihah dapat dikaji dan dipahami
melalui berbagai fenomena sains (ra 'yu) sekaligus membantu menegaskan pesan-pesan teologis
yang terkandung di dalamnya.

Di sisi lain, penafsiran Bey Arifin memperlihatkan bahwa pemanfaatan temuan sains
dalam menjelaskan surah Al-Fatihah terbatas pada ayat-ayat yang memang relevan, sehingga
uraian saintifik hanya muncul pada beberapa term seperti al- ‘alamin dan ar-rahman ar-rahim.
Adapun ayat lainnya dijelaskan menggunakan pendekatan lain sesuai konteks maknanya, dengan
tetap memperhatikan analisis kosa kata, riwayat hadis, serta pendapat mufassir terdahulu.
Sekalipun ruang lingkup narasi sains dalam tafsir yang dipublikasikan pada tahun 1960-an
tersebut terbatas, langkah yang ditempuh Bey Arifin mencerminkan upaya yang belum lazim
pada masanya, terutama jika merujuk pada periodesasi tafsir Indonesia menurut Islah Gusmian.
Hal ini menunjukkan bahwa Samudera Al-Fatihah turut berkontribusi dalam perkembangan
awal tafsir bercorak /mi di Indonesia, meski tidak semua informasi ilmiah yang disertakan
selaras dengan perkembangan sains mutakhir.

Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa Samudera Al-Fatihah memiliki arti penting
tidak hanya karena upayanya dalam mengintegrasikan sains ke dalam penafsiran, tetapi juga
berperan dalam mendorong cara pandang baru dalam memahami ayat-ayat Al-Qur’an, terutama
pada fase awal perkembangan tafsir Indonesia modern, sehingga tetap relevan untuk dikaji dalam

dinamika studi tafsir kontemporer.

66



DAFTAR PUSTAKA

Agustin, Sherly Dwi. “Nilai Kebenaran (Truth Value) Dalam Tafsir Salman: Telaah Interpretasi
Q.S. Al-Alaq [96]: 15-16 Perspektif Jorge J.E. Gracia.” An-Nida’ 45, no. 1 (2021): 22—44.
https://doi.org/10.24014/an-nida.v4511.16530.

Akbar, Ali. “Kontribusi Teori [lmiah Terhadap Penafsiran.” Jurnal Ushuluddin 23,no. 1 (2015):
31-44. https://doi.org/http://dx.doi.org/10.24014/jush.v2311.1088.

Amin, Muhammad. “Sejarah Tafsir Indonesia Abad ke XX: Pembabakan, Corak, dan Ciri
Khas.” Jurnal Ilmu Agama: Mengkaji Doktrin, Pemikiran, dan Fenomena Agama 22, no.

67



2 (2021): 238-49. https://doi.org/10.19109/jia.v22i2.10967.

Andy, Safri. “Hakekat Tafsir Surah Al-Fatihah (Pemahaman Hakikat Ibadah Kepada Allah Swt
Dalam Menghadapi Persoalan Kehidupan).” Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu Alquran dan
Tafsir 4, no. 1 (2019): 78—100. https://doi.org/10.32505/tibyan.v4i1.827.

Arifin, Bey. Samudera Al-Fatihah. Surabaya: PT Bina IImu, 1987.

Arifin, Muhammad Patri. “APPLIED SCIENCE DALAM WACANA TAFSIR ILMIL.” Al-
Munir:  Jurnal Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 5, no. 1 (2023): 1-41.
https://doi.org/https://doi.org/10.24239/al-munir.v511.279.

Az-Zuhaili, Wahbah. At#-Tafsir Al-Munir fi Al-‘Aqidah wa Al-Syari’ah wa Al-Manhaj (Al-
Mujallad Al-Awwal). 10th ed. Damsyiq: Dar Al-Fikr, 2009.

Baharuddin, Didin. “TAFSIR SALMAN: UPAYA INTEGRASI AL-QURAN DAN SAINS.”
JSI: Jurnal Studi Islam 11, no. 2 (2022): 216-37.
https://doi.org/https://doi.org/10.33477/jsi.v11i2.4709.

Baidan, Nashruddin. Wawasan Baru Ilmu Tafsir. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011.

Bilhag, M. Agus Muhtadi, Inayah Rohmaniyah, dan Salim Rahmatullah. “Al-Qur’an dan
Problem Ekologi di Indonesia: Ekstensi Pemaknaan Kiamat Sugra dalam Tafsir Ilmi

Kementerian Agama Indonesia.” NALAR: Jurnal Peradaban dan Pemikiran Islam 7, no.
2 (2023): 190-213. https://doi.org/10.23971/njppi.v7i2.7398.

Bilhag, M Agus Muhtadi. “Peran Hadis sebagai Dasar Epistemologi Pemikiran Bey Arifin
tentang Hari Pembalasan (Eskatologi).” Holistic al-Hadis 6, no. 1 (2020): 38.
https://doi.org/10.32678/holistic.v6i1.1120.

Djuroto, Totok. Perjalanan Panjang Seorang Dai: K.H. Bey Arifin dalam Biografi. Surabaya:
Karunia, 1991.

Faisal, Muhammad. “Sains dalam Al-Quran (Memahami Kontruksi Pendekatan Tafsir Bil-Ilmi
Dalam Menafsirkan Alquran).” Jurnal Studi Alquran dan Tafsir 1, no. June (2021): 26.

Fauzan, Fauzan, Imam Mustofa, dan Masruchin Masruchin. “Metode Tafsir Maudu’I (Tematik):
Kajian Ayat Ekologi.” Al-Dzikra: Jurnal Studi llmu al-Qur’an dan al-Hadits 13, no. 2
(2019): 195-228. https://doi.org/10.24042/al-dzikra.v13i2.4168.

Fitria, Hikmatul, Chadhirotul Maflahah, Hana Istigomah, dan Dyah Permata Sari. “Evolusi
Bintang dan Perannya dalam Struktur Galaksi.” Jurnal Matematika dan Ilmu
Pengetahuan Alam 2, no. 3 (2024): 22-32.
https://doi.org/https://doi.org/10.3483/trigonometri.v2i3.3634.

Gusmian, Islah. Khazanah Tafsir Indonesia: dari Hermeneutika hingga Ideologi. 1st ed. Jakarta:
Teraju, 2003.

Hamidah, dan Otong Suhendar. “Menelisik Motivasi Penulisan Kitab Al-Jawahir fi Tafsir Al-

Qur ° an Al -Karim Karya Tantawi Al-Jauhari” 3, no. 1 (2024): 32-42.
https://doi.org/10.36667/irfani.v3i1.2097.

68



Iskandar, Iskandar. “Penafsiran Sufistik Surat Al-Fatihah dalam Tafsir Taj Al-Muslimin dan
Tafsir Al-Iklil Karya KH Misbah Musthofa.” Fenomena 7, no. 2 (2015): 195.
https://doi.org/10.21093/1j.v7i2.297.

Jauhari, Thanthawi. Al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim. 2nd ed. Mesir: Mustafa Al-Babi
Al-Halabi, 1932.

Kaelan. Metode Penelitian Kualitatif Interdisipliner. 1st ed. Yogyakarta: Paradigma, 2012.

Lajnah Pentashih Mushaf Al-Qur’an. Cahaya Dalam Perspektif Al-Qur’an dan Sains. Al-
Manar. Vol. 1. Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2016.

Margot, Jean Luc, Brett Gladman, dan Tony Yang. “Quantitative Criteria for Defining Planets.”
The Planetary Science Journal 5, no. 7 (2024): 1-10. https://doi.org/10.3847/PSJ/ad5513.

Mawarti, Tesa Fitria. “Tafsir Saintifik.” Jurnal Tafsere 10, no. 1 (2022): 10-29.
https://doi.org/10.24252/jt.v1011.35547.

Muslim, Musthafa. Mabahits fi al-Tafsir al-Maudlu’i. Damsyiq: Dar al-Qalam, 2000.

Muttaqin, Ahmad. “KONSTRUKSI TAFSIR ILMI KEMENAG RI-LIPI: Melacak Unsur
Kepentingan Pemerintah dalam Tafsir.” Religia 19, no. 2 (2017): 74-88.
https://doi.org/10.28918/religia.v19i2.751.

Rahman, Fathor. “Tafsir Saintifik Thanthawi Jauhari atas Surat al-Fatihah.” HIKMAH Journal
of Islamic Studies X1I, no. 2 (2016): 303-36.

Ramadhani, Olivia Salma, Luluk Chotimah, Luthfiana Widya Susanti, Rohmad Nur Huda,
Rohmat Nur Salim, dan Liss Dyah Dewi Arini. “Literatur Review Manfaat Makanan

Mengandung Probiotik Bagi Kesehatan.” Quantum Wellness : Jurnal Ilmu Kesehatan 1,
no. 4 (2024): 34-43.

Ratna, Nyoman Kutha. Teori, Metode, dan Teknik Penelitian Sastra: Dari Strukturalisme
Hingga Poststrukturalisme Perspektif Wacana Naratif. 7th ed. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2013.

Rindiana, Danny Ria, dan Anna Rakhmawati. “Identifikasi Materi Sulit Kompetensi Dasar
Bakteri Pada Siswa Kelas X Semester I Di Sma Negeri 1 Kota Mungkid.” Jurnal Edukasi
Biologi 8, no. 2 (2022): 110-23. https://doi.org/10.21831/edubio.v8i2.18386.

Rohman, Moch. Abdul. “Manhaj Al-Tafsir Al-Maudhu’i Lil Qur’an Al-Karim (Dirasah
Naqdiyyah karya Samir *Abdurrahman Syauqi).” Inovatif 4, no. 2 (2018): 57-80.

Salsburg, David. “How far is it from the Earth to the Sun?” Significance 14, no. 3 (2017): 34—
37. https://doi.org/10.1111/1.1740-9713.2017.01038 x.

Shihab, M. Quraish. Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan
Masyarakat. 9th ed. Bandung: Mizan, 1995.

Tim Tafsir Ilmiah Salman ITB. Tafsir Salman: Tafsir IImiah Juz ‘Amma. Bandung: Mizan,
2014.

69



Wardani. Metodologi Tafsir Al-Qur’an di Indonesia. Y ogyakarta: Kurnia Salam Semesta, 2017.

Wootton, David. “The Sun from Copernicus to Newton: from Heliocentrism to the Solar
System.”  Journal of Physics: Conference Series 2877, mno. 1 (2024).
https://doi.org/10.1088/1742-6596/2877/1/012039.

Yuwan Marthyn Ziliwu, dan Natalia Kristiani Lase. “Peran Mikroorganisme dalam Proses

Degradasi Bahan Organik.” Hidroponik : Jurnal IImu Pertanian Dan Teknologi Dalam
Ilmu Tanaman 2, no. 1 (2025): 132—41. https://doi.org/10.62951/hidroponik.v2i1.235.

70



