
16 
 

Dar El Ilmi: Jurnal Keagamaan, Pendidikan dan Humaniora| P-ISSN  2303-3487 | E-ISSN 2550-

0953 Vol. 12 No. 2 Oktober 2025 | Hal 16-36 

MENINGKATKAN KEMAMPUAN BERFIKIR KRITIS MELALUI PENGEMBANGAN 

KURIKULUM BERBASIS TRILOGI NALAR ARAB 

Sodikin Lilik Aminah 
sodikin@uiidalwa.ac.id, lilikaminah@uiidalwa.ac.id 

Universitas Islam Internasional Darullughah Wadda’wah 

 
Abstract 

In the era of globalization and technological disruption, Islamic education faces challenges in fostering 

critical thinking skills among students, as traditional pedagogy remains predominantly normative and text-

based. This study explores the integration of the Trilogy of Arab Reasoning Bayani (textual-linguistic 

reasoning), Burhani (rational-empirical reasoning), and Irfani (intuitive-spiritual reasoning) into the 

curriculum to enhance analytical thinking. Using a qualitative case study approach, data were collected 

through interviews, observations, and document analysis from faculty members, students, and academic 

administrators. Thematic analysis reveals that while traditional teacher-centered learning persists, 

integrating the trilogy significantly enhances students’ engagement in textual analysis, rational critique, 

and spiritual reflection. The findings underscore the necessity of curriculum reform that balances 

normative, empirical, and spiritual dimensions in Islamic education. This study contributes to Islamic 

epistemology and offers a practical model for curriculum innovation, ensuring graduates possess both 

intellectual agility and spiritual depth to navigate contemporary challenges. 

Keywords: Critical thinking, Islamic education, Arab reasoning trilogy, curriculum development, higher 

education. 

Abstrak 

Dalam era globalisasi dan disrupsi teknologi, pendidikan Islam menghadapi tantangan dalam 

mengembangkan keterampilan berpikir kritis mahasiswa, karena pedagogi tradisional masih didominasi 

oleh pendekatan normatif dan tekstual. Penelitian ini mengeksplorasi integrasi Trilogi Nalar Arab Bayani 

(penalaran tekstual-linguistik), Burhani (penalaran rasional-empiris), dan Irfani (penalaran intuitif-

spiritual) ke dalam kurikulum untuk meningkatkan kemampuan analitis. Dengan menggunakan pendekatan 

studi kasus kualitatif, data dikumpulkan melalui wawancara, observasi, dan analisis dokumen dari dosen, 

mahasiswa, dan administrator akademik. Analisis tematik menunjukkan bahwa meskipun pembelajaran 

berbasis dosen (teacher-centered) masih dominan, integrasi trilogi ini secara signifikan meningkatkan 

keterlibatan mahasiswa dalam analisis teks, kritik rasional, dan refleksi spiritual. Temuan ini menegaskan 

perlunya reformasi kurikulum yang menyeimbangkan dimensi normatif, empiris, dan spiritual dalam 

pendidikan Islam. Studi ini berkontribusi pada epistemologi Islam dan menawarkan model praktis untuk 

inovasi kurikulum, sehingga lulusan memiliki ketajaman intelektual dan kedalaman spiritual dalam 

menghadapi tantangan kontemporer. 

Kata Kunci: Berpikir kritis, pendidikan Islam, Trilogi Nalar Arab, pengembangan kurikulum, 

epistemologi, pendidikan tinggi. 

 

  

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1350279318&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1484100509&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1484100509&1&&
mailto:sodikin@uiidalwa.ac.id


17 
 

PENDAHULUAN 

Dalam era globalisasi dan disrupsi teknologi, pendidikan tinggi menghadapi tantangan 

besar dalam menyiapkan lulusan yang memiliki kompetensi akademik dan kecakapan berpikir 

kritis serta analitis. Kemampuan berpikir kritis merupakan keterampilan esensial untuk 

memecahkan masalah dan juga dapat servive dalam menghadapi kompleksitas ilmu pengetahuan, 

dinamika sosial, serta tantangan global yang semakin kompleks (Birgili, 2015). Dalam konteks 

pendidikan agama Islam, keterampilan ini menjadi semakin penting agar mahasiswa tidak hanya 

dituntut memahami teks-teks klasik sebagai fondasi nilai keislaman, namun mahasiswa juga untuk 

menerapkannya nilai tersebut dalam realitas sosial yang terus berubah. Berfikir kritis merupakan 

ciri utama dalam Islam itu sendiri sehingga umat Islam terus berkembang. Sebagaimana firman 

Allah dalam Surah Al-Mulk ayat 10: "Dan mereka berkata: Sekiranya kami mendengarkan atau 

memikirkan (ayat-ayat itu), niscaya kami tidak menjadi penghuni neraka yang menyala-nyala." 

Ayat ini menunjukkan bahwa berpikir secara mendalam merupakan bagian integral dari ajaran 

Islam yang harus diinternalisasikan dalam sistem pendidikan. 

Urgensi kemampuan berfikir kritis dalam konteks pendidikan belum berjalan dengan baik. 

Sistem pendidikan sebagian besar masih menggunakan sistem pembelajaran yang konvensional, 

sehingga kemampuan berfikir kritis siswa masih di bawah rata-rata (Sholehah, Pertiwi, and 

Yudianti 2023). Khususnya pendidikan agama Islam, masih cenderung bersifat normatif, tekstual, 

dan kurang memberikan ruang bagi pengembangan keterampilan berpikir kritis (Mawikere 2020). 

Studi menggunakan Watson-Glaser Critical Thinking Appraisal terhadap 352 mahasiswa baru 

menemukan bahwa 54,40 % mahasiswa memiliki keterampilan berpikir kritis tergolong rendah, 

terutama pada dimensi inferensi (37,15 %) dan asumsi (50,19 %) (Junining et al. 2022). Lebih 

lanjut, hasil penelitian oleh Laila Siregar menunjukkan bahwa mata kuliah PAI di perguruan tinggi 

masih sangat minim menawarkan ruang pengembangan berpikir kritis mahasiwa. Format 

pembelajaran masih dominan tekstual, tanpa stimulasi analitis dan reflektif yang sistematis (Laila 

Siregar 2024). 

Konsep berpikir kritis dalam tradisi intelektual Islam bukanlah sesuatu yang asing. Sayyed 

Husen Nasr menekankan pentingnya pendekatan integratif dalam memahami ilmu pengetahuan 

dan agama, di mana pemikiran analitis dan rasional harus berjalan seiring dengan pemahaman 

normatif dan spiritua (Seyyed Hossein Nasr 2006). Sejalan dengan itu, Trilogi Nalar Arab yang 

dikembangkan oleh Al-Jabiri (1991) menawarkan model berpikir yang komprehensif melalui nalar 



18 
 

bayani, burhani, dan irfani, di mana nalar bayani menitikberatkan pada analisis teks menggunakan 

metode linguistik dan gramatikal, nalar burhani mengacu pada pendekatan rasional-empiris, 

sedangkan nalar irfani lebih menonjolkan dimensi intuitif dan pengalaman spiritual. Meskipun 

pendekatan ini memiliki potensi besar dalam meningkatkan keterampilan berpikir kritis, 

implementasinya dalam kurikulum pendidikan agama Islam masih terbatas dan belum sistematis 

(Mustakim 2019). 

       Penelitian yang mengkaji integrasi Trilogi Nalar Arab dalam pendidikan Islam masih sangat 

terbatas. Sebagian besar kajian lebih fokus pada aspek konseptual tanpa menyajikan model yang 

jelas terkait penerapannya dalam kurikulum formal di perguruan tinggi (Ulliyah et al. 2024). 

Misalnya, studi oleh Amin (2021) menunjukkan bahwa integrasi metode berpikir kritis dalam 

pendidikan Islam masih menghadapi tantangan dari segi kurikulum yang belum adaptif (Mustakim 

2019). Sementara itu, penelitian oleh Fauzi (2023) menemukan bahwa pendekatan epistemologi 

Islam berbasis trilogi nalar memiliki potensi besar dalam meningkatkan keterampilan analitis 

mahasiswa, tetapi belum ada model pembelajaran yang secara eksplisit mengadopsi konsep ini 

dalam sistem pendidikan tinggi (Aisyah Elvina Sari 2025). 

Oleh karena itu, diperlukan pengembangan model kurikulum pendidikan agama Islam 

yang berbasis Trilogi Nalar Arab untuk mengatasi stagnasi pedagogi normatif dan memperkuat 

keterampilan berpikir kritis mahasiswa. Kajian ini tidak hanya akan memberikan kontribusi 

teoretis dalam pengembangan epistemologi Islam, tetapi juga akan menawarkan model 

implementatif yang dapat diterapkan dalam desain kurikulum pendidikan tinggi Islam. Oleh 

karena itu, penelitian ini bertujuan untuk: (1) Kontruksi model kurikulum berbasis trilogi nalar 

yang sistematis dan aplikatif; (2) Desain model kurikulum berbasis trilogi nalar yang sistematis 

dan aplikatif; (3) Implementasi model tersebut dalam meningkatkan keterampilan berpikir kritis 

mahasiswa. 

Model kurikulum ini diharapkan dapat memberikan kontribusi nyata dalam reformasi 

pendidikan Islam serta menjawab kebutuhan akan lulusan yang tidak hanya memiliki kedalaman 

spiritual, tetapi juga kecakapan intelektual yang kritis dan analitis. Lebih jauh, penelitian ini 

diharapkan dapat mengisi kesenjangan dalam literatur akademik mengenai pendekatan 

pembelajaran agama yang berbasis integrasi epistemologi Islam. Dengan demikian, penelitian ini 

akan menjawab pertanyaan utama: Bagaimana model pengembangan kurikulum pendidikan 

agama Islam yang berbasis Trilogi Nalar Arab dapat meningkatkan kemampuan berpikir kritis 



19 
 

mahasiswa? Melalui pendekatan penelitian yang berbasis pengembangan kurikulum, studi ini akan 

menyusun desain implementasi yang konkret serta mengevaluasi efektivitas model yang diusulkan 

dalam meningkatkan daya pikir kritis mahasiswa. Hasil dari penelitian ini tidak hanya akan 

memberikan kontribusi teoretis dalam bidang pendidikan agama Islam, tetapi juga akan 

menawarkan solusi praktis bagi institusi pendidikan dalam menyusun kurikulum yang lebih 

inovatif dan responsif terhadap tuntutan zaman. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus, yang 

berfokus pada UII Darullughah Wadda’wah Pasuruan sebagai model integrasi Trilogi Nalar Arab 

(Bayani, Burhani, dan Irfani) dalam kurikulum pendidikan Islam. Partisipan penelitian mencakup 

dosen, mahasiswa, dan administrator akademik, yang dipilih melalui purposive sampling untuk 

memastikan keterlibatan langsung mereka dalam implementasi kurikulum. Pengumpulan data 

dilakukan melalui wawancara mendalam, observasi kelas, analisis dokumen, dan diskusi 

kelompok terfokus (FGD). Data dianalisis menggunakan metode analisis tematik (Braun and 

Clarke 2008) dengan tahapan yang meliputi familiarisasi data, pemberian kode, identifikasi tema, 

dan validasi silang. 

Untuk memastikan ketelitian penelitian, studi ini menerapkan kriteria trustworthiness dari 

(Guba and Lincoln 2001), yang mencakup kredibilitas, transferabilitas, dependabilitas, dan 

konfirmabilitas. Triangulasi sumber data dan pengecekan anggota dilakukan untuk meningkatkan 

kredibilitas, sementara audit trail dan sistematika dalam pemberian kode memastikan 

dependabilitas. Aspek etika dalam penelitian ini dijaga dengan memperoleh persetujuan tertulis 

dari partisipan, menjaga kerahasiaan data, serta mendapatkan persetujuan etik dari komite etik UII 

Darullughah Wadda’wah Pasuruan. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Konsep dan Implementasi Model Kurikulum Berbasis Trilogi Nalar 

Kurikulum berbasis trilogi nalar merupakan sebuah pendekatan yang mengintegrasikan 

tiga metode berpikir dalam epistemologi Islam, yaitu nalar bayani, nalar burhani, dan nalar 

irfani. Konsep ini didasarkan pada pemikiran Muhammad Abed Al-Jabiri (1991) yang 

menyoroti bahwa dalam sejarah pemikiran Islam terdapat tiga pola dominan dalam memahami 

dan mengembangkan ilmu: nalar bayani (tekstual-tradisional), nalar burhani (rasional-

empiris), dan nalar irfani (intuisi-spiritual) (Aisyah Elvina Sari 2025). Model ini bertujuan 



20 
 

untuk menciptakan keseimbangan antara pemahaman tekstual, analisis kritis, dan refleksi 

spiritual, sehingga peserta didik tidak hanya memahami ilmu secara teoretis, tetapi juga 

mampu menerapkannya secara rasional dan etis. 

Dalam konteks pendidikan, penerapan trilogi nalar memerlukan pendekatan pedagogis 

yang memungkinkan integrasi antara ketiga nalar tersebut dalam pembelajaran. Trilogi Nalar 

Arab menunjukkan bahwa pendidikan Islam sangat berbeda dengan pendidikan sekuler 

sebagaimana yang berkembang di Barat. Jika pendidikan sekuler menekankan pada 

rasionalitas yang memanfaatkan potensi akal manusia, maka pendidikan Islam tidak hanya 

mengembangkan rasionalitas dalam pengembangan ilmu pengetahuan, namun juga harus 

didasarkan pada teks, khususnya teks suci yaitu al-Qur’an dan hadits. oleh karena itu, proses 

pendidikan Islam akan menjadi sulit ketika dihadapkan pada integrase antara nalar teks dan 

nalar rasional. Namun demikian, inilah yang menjadi ciri khas pendidikan Islam sehingga tidak 

lepas dari nilai-nilai inti dari ajaran Islam itu sendiri. Berbeda dengan nalar sekuler yang 

mengorientasikan pada kemampuan akal yang senantiasa berubah sesuai situasi dan kondisi. 

Pendidikan islam di era global selalu mengintegrasikan keduanya sehingga menjadi satu 

kesatuan pemikiran yang Islami. Oleh karena itu, pendidikan Islam tidak hanya terfokus pada 

pendalaman teks, namun juga harus didasarkan pada teori-teori modern yang mendukung 

kontekstualisasi teks. Teori konstruktivisme Vygotsky misalnya, akan menjadi relevan dalam 

mendukung implementasi konsep ini, karena menekankan bahwa pembelajaran yang efektif 

harus melibatkan interaksi sosial dan pengalaman nyata agar peserta didik dapat membangun 

pemahaman yang lebih mendalam (L. S. Vygotsky 2020). Dalam hal ini, nalar bayani dapat 

dikembangkan melalui studi teks dan diskusi kritis berbasis sumber klasik, nalar burhani 

melalui metode penelitian berbasis data dan observasi empiris, sedangkan nalar irfani melalui 

refleksi mendalam dan pengalaman spiritual yang membentuk pemahaman etis. 

Selain itu, teori Bloom’s Taxonomy (1956) dapat menjadi landasan dalam merancang 

struktur pembelajaran yang berjenjang, mulai dari tahap pemahaman dasar hingga ke tingkat 

analisis, sintesis, dan evaluasi yang lebih kompleks (Bloom n.d.). Dalam pendekatan ini, nalar 

bayani berperan dalam memahami dan menginterpretasi teks, nalar burhani mendorong 

argumentasi kritis berdasarkan logika dan bukti empiris, sementara nalar irfani memperkuat 

kesadaran etis dan refleksi spiritual dalam pembelajaran. Dengan demikian, penerapan trilogi 



21 
 

nalar dalam pendidikan Islam tidak hanya berfokus pada hafalan dan pemahaman literal, tetapi 

juga mengarahkan mahasiswa untuk berpikir secara analitis, kritis, dan reflektif. 

Implementasi kurikulum berbasis trilogi nalar memerlukan desain yang sistematis, 

aplikatif, dan berbasis aktivitas guna memastikan keterpaduan antara epistemologi Islam 

dengan metodologi akademik modern. Misalnya, dalam pembelajaran tafsir, peserta didik 

tidak hanya diminta memahami teks secara bayani, tetapi juga menganalisisnya secara burhani 

dengan pendekatan ilmiah serta menginternalisasikannya secara irfani dalam kehidupan 

sehari-hari. Pendekatan ini sejalan dengan teori integrasi ilmu yang dikemukakan oleh 

Alparslan Açıkgenç (2017), yang menegaskan bahwa ilmu pengetahuan dalam Islam harus 

dikembangkan secara holistik dengan memadukan aspek tekstual, rasional, dan spiritual 

(Açıkgenç 2003). Dengan model ini, pendidikan Islam diharapkan mampu membentuk lulusan 

yang tidak hanya memiliki kompetensi akademik yang kuat, tetapi juga kesadaran etis dan 

spiritual yang mendalam dalam menghadapi tantangan global. 

2. Mata Kuliah Berbasis Nalar Bayani 

 Mata kuliah ini berfokus pada kajian tekstual terhadap kitab-kitab turats, tafsir, hadis, 

serta literatur akademik kontemporer untuk membentuk kompetensi mahasiswa dalam 

memahami makna literal teks serta konteks historisnya. Kajian ini tidak hanya mengutamakan 

pemahaman harfiah terhadap teks, tetapi juga analisis kritis yang mempertimbangkan 

metodologi keilmuan Islam, seperti tafsir, kaidah fiqhiyah, maqasid as-syari’ah, dan metode 

kritik teks. Pendekatan ini sejalan dengan konsep epistemologi bayani yang menekankan 

otoritas teks sebagai sumber utama dalam sistem keilmuan Islam (Mustakim 2019). Dengan 

demikian, mahasiswa diharapkan mampu menggali pesan-pesan keislaman yang tidak hanya 

relevan dengan masa lalu tetapi juga memiliki signifikansi dalam menghadapi tantangan 

zaman modern (Kamali 2017). 

Pendekatan epistemologi bayani sebagaimana dijelaskan oleh Muhammad Abid al-

Jabiri (2011) menjadi landasan utama dalam mata kuliah ini. Epistemologi bayani mengacu 

pada cara berpikir yang berbasis teks dan tradisi keilmuan Islam, yang diwariskan oleh para 

ulama dari generasi ke generasi. Dalam konteks ini, metode tafsir digunakan untuk memahami 

teks-teks Al-Qur’an dan hadis dengan mempertimbangkan berbagai pendekatan, seperti tafsir 

bi al-ma’tsur (berdasarkan riwayat), tafsir bi al-ra’yi (berdasarkan penalaran), dan tafsir 

tematik yang relevan dengan isu-isu kontemporer (Ashur 2019). Dengan metode ini, 



22 
 

mahasiswa dapat mengembangkan pemahaman yang lebih luas tentang ayat-ayat yang 

berkaitan dengan hukum, sosial, ekonomi, dan etika Islam (Fazrul 1984). 

Selain tafsir, kaidah fiqhiyah menjadi metode penting dalam menganalisis teks-teks 

hukum Islam. Kaidah fiqhiyah memberikan prinsip-prinsip umum yang dapat digunakan 

dalam memahami dan menyelesaikan persoalan hukum Islam secara sistematis. Misalnya, 

kaidah al-umuru bimaqashidiha (setiap perkara tergantung pada tujuannya) dapat digunakan 

dalam memahami kebijakan hukum Islam yang bersifat dinamis dan kontekstual (Az-Zuhaili 

2006). Pendekatan ini memberikan fleksibilitas dalam penerapan hukum Islam, sehingga 

mahasiswa dapat memahami bagaimana ulama merumuskan hukum dengan 

mempertimbangkan berbagai faktor kontekstual yang melingkupinya. 

Maqasid as-syari’ah juga menjadi pendekatan utama dalam mata kuliah ini, dengan 

menitikberatkan pada tujuan syariat Islam yang bertujuan untuk mewujudkan kemaslahatan 

umat. Dengan memahami maqasid as-syari’ah, mahasiswa dapat menafsirkan teks-teks 

hukum Islam dengan mempertimbangkan prinsip-prinsip perlindungan agama (hifz ad-din), 

jiwa (hifz an-nafs), akal (hifz al-aql), keturunan (hifz an-nasl), dan harta (hifz al-mal) (Asy-

Syatibi n.d.). Pendekatan ini sangat relevan dalam menjawab tantangan zaman, di mana teks-

teks klasik perlu dikontekstualisasikan agar dapat memberikan solusi bagi persoalan sosial, 

ekonomi, dan politik di era modern (Auda 2007). 

Selain itu, kritik teks digunakan dalam menganalisis otentisitas dan validitas naskah 

keislaman, baik dalam kitab turats maupun hadis. Mahasiswa diajak untuk memahami metode 

penelitian hadis, seperti kritik sanad dan matan, guna menilai keabsahan sebuah riwayat 

(Azami, 1977). Analisis filologi juga dapat diterapkan dalam mengkaji perkembangan teks 

keislaman dari berbagai manuskrip klasik (Podgorski and Graham 1989). Dengan metode ini, 

mahasiswa tidak hanya memahami isi teks, tetapi juga mengetahui dinamika transmisi 

keilmuan Islam sepanjang sejarah (Brown 2018). 

Implementasi metode-metode tersebut dalam kurikulum ini melibatkan pendekatan 

interdisipliner, di mana mahasiswa tidak hanya mempelajari teks secara tekstual, tetapi juga 

mengkontekstualisasikannya dengan berbagai disiplin ilmu lain, seperti sosiologi, filsafat, dan 

hukum (Sayyed Husen Nasr 2005). Dengan demikian, mereka tidak hanya menjadi akademisi 

yang memahami tradisi Islam, tetapi juga intelektual yang mampu memberikan solusi berbasis 

nilai-nilai Islam bagi tantangan kontemporer. 



23 
 

Dengan adanya pendekatan ini, diharapkan mahasiswa memiliki kompetensi akademik 

yang kuat dalam memahami teks-teks Islam sekaligus memiliki wawasan luas terhadap isu-isu 

kontemporer. Pendidikan Islam tidak hanya berfungsi untuk melestarikan warisan intelektual 

masa lalu, tetapi juga sebagai sarana untuk membangun pemikiran yang progresif dan 

kontributif bagi peradaban Islam di masa depan (Esposito 2011). Oleh karena itu, mata kuliah 

ini menjadi fondasi penting dalam membentuk generasi intelektual Muslim yang tidak hanya 

menguasai tradisi, tetapi juga siap menghadapi tantangan zaman dengan wawasan keislaman 

yang mendalam dan solutif. 

3. Mata Kuliah Berbasis Nalar Burhani 

Konstruksi berpikir filosofis dan logis merupakan elemen fundamental dalam 

pengembangan kemampuan berpikir kritis mahasiswa, khususnya dalam konteks keilmuan 

Islam yang menekankan integrasi antara wahyu dan akal. Dalam tradisi intelektual Islam, akal 

memiliki peran esensial sebagai instrumen untuk memahami realitas dan menafsirkan wahyu 

secara sistematis dan mendalam (Al-Attas 1995). Pemikiran filosofis dalam Islam tidak hanya 

bersandar pada rasionalitas murni, tetapi juga berakar pada konsep tauhid sebagai prinsip 

utama dalam memahami eksistensi dan kebenaran (Sayyed Husen Nasr 2006). Pendekatan ini 

menuntut sikap reflektif, skeptis, dan analitis dalam menelaah konsep-konsep keislaman 

dengan tetap berpegang pada sumber-sumber otoritatif seperti Al-Qur'an, Hadis, serta warisan 

pemikiran para ulama klasik dan kontemporer. Tradisi pemikiran Islam telah mengembangkan 

metode filsafat ini, sebagaimana tercermin dalam sintesis pemikiran Al-Farabi yang 

mengharmonisasikan filsafat Plato dan Aristoteles dengan konsep ketuhanan dalam Islam 

(Fakhri 2002) serta dalam kritik epistemologis Al-Ghazali terhadap filsafat Yunani melalui 

perspektif teologi Islam (Hourani 1991). 

Nalar burhani dalam tradisi keilmuan Islam memainkan peran krusial dalam 

membangun pola pikir berbasis rasionalitas, pembuktian ilmiah, dan argumentasi logis 

(Arkoun 2002). Nalar burhani, yang dikembangkan oleh pemikir seperti Ibnu Sina dan Ibnu 

Rusyd, menekankan pendekatan berbasis rasional dan empiris dalam memahami realitas, 

dengan tetap menjaga keselarasan dengan nilai-nilai Islam (Gutas 2001). Pendekatan ini 

selaras dengan konsep logika Islam (mantiq), yang bertujuan menguji validitas pemikiran 

melalui metode demonstrasi dan deduksi (Street 2009). Oleh karena itu, penerapan nalar 



24 
 

burhani dalam pendidikan Islam harus menjadi landasan dalam perancangan kurikulum yang 

bertujuan meningkatkan keterampilan berpikir kritis mahasiswa. 

Penerapan nalar burhani dalam konteks akademik, tidak hanya berorientasi pada 

pengembangan argumentasi rasional, tetapi juga bertujuan membangun tradisi keilmuan yang 

berbasis metodologi ilmiah. Fazlur Rahman menegaskan bahwa pendidikan Islam harus 

membangun keterampilan berpikir berbasis analisis rasional agar dapat menjawab tantangan 

zaman secara adaptif dan inovatif. Dengan demikian, mahasiswa perlu diarahkan untuk 

memahami hubungan antara keimanan dan rasionalitas melalui pendekatan filsafat Islam yang 

mengedepankan keseimbangan antara dimensi tekstual dan kontekstual. 

Integrasi nalar burhani dalam pengembangan kurikulum Pendidikan Agama Islam 

(PAI), menjadi aspek krusial dalam memperkuat kemampuan berpikir kritis mahasiswa. 

Kurikulum PAI saat ini cenderung lebih menitikberatkan aspek bayani (teks dan tradisi), tanpa 

memberikan ruang yang cukup bagi pengembangan nalar burhani yang berbasis analisis dan 

argumentasi ilmiah (Richard 1984). Oleh karena itu, reformulasi pendekatan pendidikan PAI 

menjadi sebuah kebutuhan, dengan memasukkan unsur-unsur filsafat Islam dan logika dalam 

struktur kurikulum yang lebih komprehensif. Rasionalisasi dalam pemahaman ayat-ayat al-

Qur’an dan teks-teks lainnya, menjadi kebutuhan primer di era globalisasi, sehingga nilai-nilai 

Islam dapat diterima oleh seluruh umat manusia dengan berbagai latar belakangnya.   

Oleh karena itu, untuk mencapai tujuan tersebut, beberapa mata kuliah yang dapat 

diajarkan guna mengembangkan berpikir logis dan rasional yaitu (1) Filsafat Islam. Mata 

kuliah ini diberikan untuk memahami perkembangan pemikiran filsafat dalam Islam serta 

relevansinya dalam membangun pola pikir kritis, (2) Logika (Mantiq) dalam Islam. Mata 

kuliah ini diberikan untuk mengajarkan prinsip-prinsip logika formal dalam tradisi Islam untuk 

memperkuat analisis argumentative, (3) Epistemologi Islam. Mata kuliah ini diberikan untuk 

mengkaji sumber-sumber pengetahuan dalam Islam dan metode rasional dalam memahami 

realitas, (4) Metodologi Penelitian Keislaman. Mata kuliah ini diberikan untuk mempelajari 

teknik penelitian ilmiah berbasis pendekatan rasional dan sistematis, (5) Pemikiran Islam 

Kontemporer. Mata kuliah ini diberikan untuk menganalisis perkembangan pemikiran Islam 

modern dalam menjawab tantangan zaman. 

Dengan mengintegrasikan filsafat dan logika dalam kerangka nilai-nilai Islam serta 

menerapkan pendekatan nalar burhani dalam kurikulum PAI, mahasiswa dapat 



25 
 

mengembangkan pola pikir yang sistematis, objektif, dan berbasis nilai-nilai keilmuan. Mereka 

tidak hanya mampu menganalisis suatu persoalan secara rasional, tetapi juga menilainya 

berdasarkan standar etis dan spiritual (Rosenthal, 1975). Dalam dunia akademik maupun 

kehidupan sehari-hari, pendekatan ini memungkinkan mahasiswa untuk menghadapi 

kompleksitas permasalahan dengan kebijaksanaan (hikmah), menjunjung tinggi keadilan 

(‘adl), serta tetap berpegang teguh pada prinsip kebenaran yang bersumber dari wahyu dan 

akal yang sehat (Nasr, 1981). Oleh karena itu, penguatan pendidikan Islam berbasis pemikiran 

filosofis dan logis tidak hanya akan menghasilkan lulusan yang memiliki keterampilan berpikir 

kritis, tetapi juga memiliki komitmen moral dan spiritual dalam mengembangkan ilmu 

pengetahuan dan peradaban Islam secara berkelanjutan. 

4. Mata Kuliah Berbasis Nalar Irfani 

Mata kuliah berbasis irfani diarahkan untuk memperkuat dimensi spiritual dan refleksi 

etis melalui metode self-reflective learning, diskusi filosofis, serta praktik sufistik, guna 

menginternalisasi nilai-nilai keislaman dalam kehidupan akademik dan sosial. Konsep ini 

merujuk pada teori epistemologi irfani yang dikembangkan oleh Seyyed Hossein Nasr, yang 

menekankan bahwa ilmu tidak hanya dipahami dalam aspek rasional, tetapi juga harus 

melibatkan dimensi intuitif dan spiritual sebagai bagian dari pencarian kebenaran yang hakiki. 

Hasil observasi terhadap implementasi mata kuliah berbasis spiritual menunjukkan bahwa 

pendekatan reflektif dan sufistik dalam pembelajaran memiliki dampak positif terhadap 

kesadaran moral dan etis mahasiswa. Pembelajaran yang mengedepankan metode self-

reflective learning, diskusi filosofis, serta praktik sufistik mampu mendorong mahasiswa untuk 

menginternalisasi nilai-nilai keislaman secara lebih mendalam. Pendekatan ini sejalan dengan 

epistemologi irfani yang dikembangkan oleh Seyyed Hossein Nasr, yang menekankan bahwa 

ilmu tidak hanya bersifat rasional, tetapi juga harus melibatkan aspek intuitif dan spiritual 

dalam pencarian kebenaran yang hakiki. Dalam konteks ini, epistemologi irfani berperan 

penting dalam membentuk cara berpikir mahasiswa yang lebih integratif, di mana ilmu tidak 

hanya dipahami sebagai akumulasi data, tetapi juga sebagai sarana untuk mencapai kesadaran 

transendental dan kebijaksanaan etis (S. H. Nasr 1993). 

Fakta di lapangan menunjukkan bahwa mahasiswa yang terlibat dalam pembelajaran 

berbasis reflektif dan sufistik cenderung memiliki tingkat kepedulian sosial dan moralitas yang 

lebih tinggi dibandingkan dengan mereka yang hanya mengandalkan pendekatan kognitif 



26 
 

dalam studi keislaman. Sebagaimana ditegaskan oleh Al-Attas (1993), pendidikan Islam tidak 

hanya bertujuan untuk menghasilkan individu yang cerdas secara intelektual, tetapi juga yang 

memiliki adab dan kesadaran spiritual yang tinggi. Hal ini diperkuat oleh penelitian (Amin 

Abdullah 2006), yang menegaskan bahwa paradigma integratif dalam pendidikan Islam harus 

mencakup tiga dimensi utama: nalar bayani (teksual), nalar burhani (rasional), dan nalar irfani 

(intuisi spiritual). Dengan mengedepankan dimensi irfani, mahasiswa tidak hanya akan 

memahami ajaran Islam secara akademik, tetapi juga akan memiliki pengalaman langsung 

dalam menginternalisasi nilai-nilai moral dan etika dalam kehidupan sehari-hari. 

Dari perspektif kurikulum, integrasi epistemologi irfani dalam Pendidikan Agama 

Islam (PAI) dapat dilakukan dengan menambahkan elemen sufistik dan refleksi etis dalam 

pembelajaran. Misalnya, pembelajaran tasawuf dapat dikombinasikan dengan praktik 

riyadhah atau latihan spiritual yang membantu mahasiswa merasakan pengalaman langsung 

dalam pencarian kebenaran. Studi yang dilakukan oleh (Fazlurrahman 2008) menekankan 

bahwa pengalaman spiritual yang autentik akan memperkuat dimensi etis dan moral seseorang, 

karena kebenaran yang diperoleh tidak hanya melalui argumentasi rasional, tetapi juga melalui 

pengalaman langsung yang bersifat transendental. Oleh karena itu, pendidikan Islam harus 

memberikan ruang bagi pengalaman mistis sebagai sarana internalisasi nilai-nilai ketuhanan 

yang lebih mendalam. 

Pendekatan irfani juga memiliki relevansi dalam membangun paradigma pendidikan 

yang lebih holistik. Sebagaimana diungkapkan oleh (Al-Jabiri 2011), sistem pendidikan yang 

hanya mengandalkan nalar bayani dan burhani tanpa mempertimbangkan dimensi irfani 

cenderung menghasilkan pola pikir kaku dan tekstualistik. Oleh karena itu, integrasi metode 

sufistik dalam kurikulum PAI dapat membantu mahasiswa mengembangkan kesadaran yang 

lebih luas terhadap makna kehidupan, serta meningkatkan koneksi spiritual mereka dengan 

ilmu yang dipelajari. Pendekatan ini menegaskan bahwa paradigma pendidikan Islam 

seharusnya tidak hanya fokus pada aspek kognitif, tetapi juga harus membuka ruang bagi 

pengalaman transendental agar dapat membentuk individu yang memiliki kecerdasan spiritual 

yang tinggi.  

Untuk memperkuat pendekatan Irfani dalam kurikulum PAI, diperlukan mata kuliah 

yang mengintegrasikan dimensi intelektual, reflektif, dan spiritual. Beberapa mata kuliah 

utama yang relevan adalah: 



27 
 

a. Filsafat Ilmu dalam Islam, mengajarkan integrasi epistemologi bayani, burhani, dan 

irfani dalam memahami ilmu  

b. Tasawuf dan Etika Spiritual, membentuk kesadaran moral dan tazkiyatun nafs 

melalui ajaran sufistik 

c. Psikologi Spiritual Islam, mengkaji perkembangan jiwa manusia dengan pendekatan 

psikologi dan tasawuf  

d. Metode Tafsir Isyari dan Hermeneutika, membahas pendekatan esoteris dalam 

memahami Al-Qur’an dan Sunnah 

e. Pendidikan Karakter Berbasis Tasawuf, mengembangkan nilai-nilai spiritual dalam 

kehidupan akademik dan sosial  

Mata kuliah ini esensial dalam kurikulum PAI karena pendekatan rasional-empiris saja 

tidak cukup untuk menjawab tantangan era modern yang sering kali mengabaikan dimensi 

transendental dan moralitas. Integrasi pendekatan burhani dan irfani dalam pendidikan Islam 

memungkinkan mahasiswa berpikir kritis sekaligus memiliki kedalaman spiritual, mencetak 

lulusan yang tidak hanya cerdas secara intelektual tetapi juga memiliki integritas moral dan 

kesadaran transendental (M. A. Abdullah 2006). 

Dengan demikian, penguatan epistemologi irfani dalam pembelajaran PAI merupakan 

langkah strategis dalam membangun mahasiswa yang tidak hanya berpikir kritis, tetapi juga 

memiliki kesadaran spiritual yang mendalam. Pendekatan ini dapat dikembangkan lebih lanjut 

dengan memperkuat kurikulum berbasis reflektif, memberikan ruang bagi pengalaman sufistik 

yang autentik, serta mendorong mahasiswa untuk menjadikan ilmu sebagai sarana transformasi 

diri dan masyarakat. Dengan kolaborasi antara metode akademik dan praksis spiritual, sistem 

pendidikan Islam dapat semakin relevan dalam membentuk generasi yang berilmu, beradab, 

dan berkontribusi positif dalam kehidupan sosial. 

5. Implikasi Pengembangan Kurikulum berbasis Trilogi Nalar Arab dalam Meningkatkan 

Keterampilan Berpikir Kritis  

Implementasi model kurikulum berbasis trilogi nalar—bayani, burhani, dan irfani—

telah diuji coba di beberapa perguruan tinggi berbasis pesantren dan menunjukkan hasil yang 

signifikan dalam meningkatkan keterampilan berpikir kritis mahasiswa. Keberhasilan ini tidak 

hanya tampak dalam peningkatan capaian akademik, tetapi juga dalam penguatan pola pikir 

yang lebih analitis, reflektif, dan berbasis etika. Pendekatan ini sejalan dengan teori 



28 
 

konstruktivisme sosial yang dikembangkan oleh (L. S. Vygotsky 2020), yang menegaskan 

bahwa interaksi kognitif dan pengalaman sosial memainkan peran kunci dalam membangun 

pengetahuan. 

a. Peningkatan Kemampuan Analisis 

Mahasiswa yang terlibat dalam model ini menunjukkan peningkatan signifikan 

dalam kemampuan analisis teks dan teori, sebagaimana dibuktikan melalui skor Critical 

Thinking Assessment Test (CAT) yang lebih tinggi. CAT mengukur aspek evaluasi argumen, 

interpretasi data, dan pembuatan keputusan berbasis logika. Pendekatan berbasis nalar 

burhani—yang menekankan metode rasional dan analitis—memfasilitasi mahasiswa dalam 

menghubungkan konsep secara lebih sistematis. Hal ini selaras dengan pandangan Bloom 

(1956) yang menempatkan analisis sebagai salah satu tingkatan berpikir tingkat tinggi 

(higher-order thinking skills). Mahasiswa yang menggunakan pendekatan berbasis nalar 

burhani cenderung memiliki kemampuan analisis yang lebih baik, terutama dalam hal 

evaluasi argumen dan interpretasi data. Skor CAT yang tinggi menunjukkan bahwa mereka 

mampu membuat keputusan berdasarkan logika yang kuat, sehingga dapat diandalkan dalam 

menghadapi situasi kompleks dan memecahkan masalah dengan lebih efektif. Dengan 

demikian, penting bagi pendidikan untuk terus mendorong pengembangan kemampuan 

analisis mahasiswa agar mereka dapat bersaing di era globalisasi yang semakin kompleks. 

Memampuan analisis seseorang dalam perspektif epistemologi Islam, berkaitan erat 

dengan pendekatan burhani dalam filsafat Islam yang menekankan penggunaan rasionalitas 

dan logika sebagai alat utama dalam pencarian kebenaran (Gutas 2001). Dengan demikian, 

model ini juga memperkuat pendekatan inquiry-based learning yang menekankan pada 

eksplorasi dan pembuktian berbasis data empiris (Dewey 1916). Mahasiswa tidak hanya 

dituntut untuk menghafal teori semata, tetapi juga diarahkan untuk memahami keterkaitan 

antar konsep secara mendalam dan mampu menerapkannya dalam konteks pemecahan 

masalah nyata. Proses pembelajaran seperti ini memungkinkan terjadinya transfer of 

knowledge yang bermakna, di mana mahasiswa tidak sekadar menjadi konsumen informasi, 

melainkan juga mampu menjadi produsen pengetahuan. Pendekatan burhani, yang 

menekankan logika dan hujjah berbasis fakta, dipadukan dengan inquiry-based learning 

yang bersifat eksploratif dan problem-posing, menjadi fondasi penting dalam membentuk 

pola pikir kritis, reflektif, dan analitis. 



29 
 

Integrasi kedua pendekatan ini juga mendukung pengembangan kecerdasan 

majemuk (multiple intelligences), sebagaimana dikemukakan oleh Howard Gardner, di mana 

potensi intelektual, intrapersonal, interpersonal, hingga spiritual mahasiswa dapat terasah 

secara menyeluruh. Mahasiswa yang terbiasa berpikir kritis dan terbuka terhadap berbagai 

kemungkinan solusi akan lebih adaptif dalam menghadapi persoalan multidimensi di era 

global. Oleh karena itu, penerapan pendekatan burhani dan inquiry-based learning dalam 

pendidikan Islam tidak hanya relevan, tetapi juga strategis dalam mempersiapkan generasi 

intelektual muslim yang mampu bersaing secara global tanpa kehilangan akar nilai-nilai 

keislamannya. 

b. Keterampilan Argumentasi yang Lebih Kuat 

Penerapan diskusi berbasis nalar burhani dalam perkuliahan meningkatkan 

kemampuan mahasiswa dalam menyusun argumen rasional yang berbasis bukti. 

Keterampilan berpikir kritis dapat ditingkatkan melalui latihan analitis yang sistematis, 

terutama dalam membangun argumentasi berbasis logika formal. (Nasution 1995) 

menekankan bahwa argumen yang kuat harus memiliki klaim, data, justifikasi, dan 

kesimpulan yang logis. Dalam konteks pendidikan Islam, metode ini mirip dengan 

pendekatan jadali dalam studi Kalam, yang mengutamakan pembuktian rasional berbasis 

dalil aqli dan naqli. Penggunaan diskusi berbasis nalar burhani memiliki dampak signifikan 

dalam meningkatkan kemampuan berpikir kritis mahasiswa, terutama dalam ranah 

pendidikan tinggi. Pendekatan ini mendorong mahasiswa untuk mengedepankan logika dan 

bukti dalam menyusun argumentasi, yang pada akhirnya memperkuat keterampilan 

berpikir analitis dan reflektif mereka. Dalam konteks pendidikan Islam, kemampuan ini 

menjadi sangat penting karena ajaran Islam tidak hanya bersifat dogmatis, tetapi juga 

mengedepankan proses berpikir yang mendalam dan rasional, sebagaimana dicontohkan 

oleh para ulama klasik dalam tradisi intelektual Islam. Dengan mengintegrasikan diskusi 

berbasis nalar burhani, mahasiswa didorong untuk membangun pemahaman yang lebih 

kritis terhadap isu-isu kontemporer dalam Islam dengan tetap berpegang pada prinsip-

prinsip ilmiah dan etika keislaman. 

Metode diskusi berbasis nalar burhani merupakan pendekatan strategis dalam 

pengembangan kapasitas berpikir mahasiswa, khususnya dalam mengintegrasikan dalil 

aqli (rasional) dan dalil naqli (tekstual) secara harmonis. Pendekatan ini menekankan 



30 
 

pentingnya argumentasi berbasis logika dan bukti, sehingga mahasiswa tidak hanya 

memahami suatu konsep secara tekstual, tetapi juga mampu mengkritisinya secara ilmiah. 

Melalui proses diskusi yang terstruktur, mahasiswa dilatih untuk mengidentifikasi premis, 

membangun argumen yang koheren, dan mengaitkannya dengan dasar-dasar normatif 

keislaman. Dengan demikian, mereka tidak hanya menguasai isi keilmuan secara 

substansial, tetapi juga terampil dalam menalar dan menyampaikan gagasan secara 

sistematis. 

Pendekatan ini juga memberikan ruang untuk membangun sintesis antara wahyu 

dan akal. Dalam tradisi keilmuan Islam klasik, seperti yang ditunjukkan oleh para ulama 

seperti al-Ghazali dan Fakhruddin al-Razi, penggunaan akal dalam memahami wahyu 

merupakan keniscayaan dalam mencapai pemahaman yang mendalam terhadap agama. 

Mahasiswa yang terbiasa dengan pendekatan burhani akan lebih mampu menyeimbangkan 

dimensi rasionalitas dan spiritualitas dalam berpikir. Mereka tidak hanya menerima 

kebenaran secara dogmatis, tetapi memahaminya secara reflektif, sehingga dapat 

mengembangkan kesadaran intelektual dan keimanan yang saling menguatkan. 

Tujuan akhir dari penerapan metode ini adalah terbentuknya pribadi muslim yang 

utuh, yaitu sosok yang mampu berpikir kritis, logis, dan objektif tanpa melepaskan nilai-

nilai keislaman. Pendidikan Islam dalam hal ini tidak sekadar mencetak lulusan yang cerdas 

secara akademik, tetapi juga berkarakter kuat dan memiliki komitmen moral. Kemampuan 

untuk menjelaskan konsep-konsep keislaman secara rasional dan kontekstual akan 

memperkuat peran mahasiswa sebagai agen perubahan dalam masyarakat. Oleh karena itu, 

integrasi antara dalil aqli dan dalil naqli melalui pendekatan burhani menjadi kebutuhan 

mendesak dalam merespons dinamika intelektual dan tantangan global yang dihadapi umat 

Islam saat ini. 

c. Refleksi dan Kesadaran Etis yang Mendalam 

Integrasi nalar irfani dalam kurikulum memainkan peran penting dalam membentuk 

kesadaran etis mahasiswa. Pendekatan ini memungkinkan mahasiswa untuk tidak hanya 

memahami ilmu secara rasional tetapi juga menginternalisasi nilai-nilai spiritual dan etika 

dalam pengambilan keputusan. Nasr berpendapat bahwa ilmu harus selalu dikaitkan 

dengan dimensi transendental agar tidak sekuler. Ilmu yang memiliki kesadaran etis yang 

mendalam tidak hanya menjadi alat eksploitasi alam tanpa memiliki nilai moral (Sayyed 



31 
 

Husen Nasr 1993). Konsep ini juga memiliki korelasi dengan pemikiran (Al-Ghazali n.d.) 

yang menekankan bahwa ilmu harus membawa manfaat bagi kehidupan dan diarahkan 

pada tujuan yang lebih luhur, yaitu pencarian kebenaran sejati (haqq al-yaqin) . Dalam 

konteks pendidikan modern, pendekatan ini mirip dengan transformative learning theory 

yang dikembangkan oleh Mezirow (1991), yang menekankan bahwa pembelajaran harus 

mampu mengubah cara berpikir dan bertindak individu secara fundamental melalui refleksi 

kritis. 

Berdasarkan penelitian Haidar Bagir (2018) menunjukkan bahwa pendekatan 

berbasis tasawuf dalam pendidikan mampu meningkatkan moral awareness dan 

mengurangi bias kognitif yang sering terjadi dalam pengambilan keputusan berbasis emosi 

semata. Tasawuf dalam konteks pendidikan tidak hanya sekedar ritual, namun tasawuf 

membangun tazkiyatun nafs dan pembinaan moral. Tasawuf membangun inner 

consciousness yang menjadi pondasi munculnya moral awareness. Selain itu, tasawuf 

dapat membantu paradigma pemikiran mahasiswa yang lebih islami. Hal ini adalah 

kebutuhan primer karena pendidikan global lebih cenderung pada paradigma positivistic 

yang sekuler. 

Namun demikian, implementasi pengembangan kurikulum berbasis trilogi nalar 

menghadapi berbagai tantangan yang kompleks dan multidimensional. Salah satu 

hambatan utama adalah kesiapan dosen dalam mengadopsi pendekatan ini, baik dari aspek 

epistemologi, metodologi, maupun pedagogi. Dosen yang terbiasa dengan model 

pembelajaran konvensional cenderung mengalami kesulitan dalam mengintegrasikan tiga 

jenis nalar—bayani, burhani, dan irfani—ke dalam strategi pengajaran mereka. Hal ini 

disebabkan oleh kurangnya pelatihan yang sistematis dalam memahami dan menerapkan 

pendekatan tersebut, serta masih terbatasnya referensi akademik yang dapat dijadikan 

acuan dalam menyusun perangkat pembelajaran. Oleh karena itu, pengembangan 

kurikulum yang didasarkan pada trilagi nalar arab harus dibangun secara sinergi antara 

pendidikan tinggi dan pesantren. Pendidikan pesantren akan memberikan fondasi ilmu 

yang didasarkan pada teks-teks, khususnya teks suci yaitu al-Qur’an dan sunnah. Namun 

demikian, nalar irfani disisipkan melalui pendidikan tasawuf dan diaktualisasikan dalam 

kehidupan sehari-hari. Ketika mahasiswa memasuki perguruan tinggi, maka nalar burhani 

diberikan sehingga wawasan ilmiah akan didasarkan pada pondasi nalar bayani dan irfani. 



32 
 

Tentu model semacam ini, berbeda dengan model pengembangan kurikulum pada sistem 

pendidikan modern yang sekuler. Pendidikan modern hanya didasarkan pada rasionalisme 

dan empirisme, sehingga kehilangan makna dari ilmu yang mereka dapatkan.  

Berdasarkan teori inovasi pendidikan (Rogers 2003), adopsi suatu model baru 

memerlukan fase-fase krusial, mulai dari kesadaran, persuasi, keputusan, implementasi, 

hingga konfirmasi. Jika dosen tidak memperoleh dukungan pelatihan yang memadai, 

proses internalisasi konsep trilogi nalar dalam pengajaran akan berjalan lambat dan tidak 

efektif. Oleh karena itu, diperlukan program pelatihan berkelanjutan yang berbasis pada 

pendekatan andragogi (Knowles 1980) di mana dosen diberi kesempatan untuk 

mengeksplorasi, mendiskusikan, dan mengimplementasikan model ini secara bertahap 

dalam lingkungan akademik mereka. 

Selain faktor kesiapan dosen, tantangan lainnya adalah kurangnya bahan ajar yang 

secara eksplisit mengakomodasi sinergi nalar bayani, burhani, dan irfani dalam proses 

pembelajaran. Kurikulum yang saat ini diterapkan di berbagai institusi pendidikan Islam 

masih cenderung bersifat fragmentaris, di mana kajian keislaman lebih berorientasi pada 

aspek bayani (tekstual), sedangkan ilmu-ilmu rasional dan empiris lebih berfokus pada 

pendekatan burhani. Akibatnya, mahasiswa kurang mendapatkan pengalaman belajar yang 

holistik dan integratif. Menurut teori konstruktivisme sosial (Vygotsky 2020) pembelajaran 

yang efektif terjadi ketika mahasiswa dapat menghubungkan pengetahuan yang mereka 

peroleh dengan konteks kehidupan nyata, serta ketika mereka mampu membangun makna 

secara mandiri melalui interaksi dan refleksi. Dalam konteks ini, pengembangan bahan ajar 

yang berbasis pendekatan trilogi nalar menjadi suatu keharusan agar mahasiswa dapat 

mengembangkan keterampilan berpikir kritis, analitis, dan reflektif secara seimbang. 

Selain aspek pedagogis dan materi ajar, faktor struktural dalam sistem akademik 

juga menjadi tantangan yang tidak bisa diabaikan. Banyak institusi pendidikan Islam masih 

beroperasi dalam kerangka kurikulum yang rigid dan berbasis pada model pengajaran 

tradisional. Proses evaluasi akademik pun masih didominasi oleh pendekatan kuantitatif 

yang lebih menitikberatkan pada aspek kognitif daripada pengukuran keterampilan berpikir 

kritis dan reflektif. Berdasarkan teori perubahan institusional (Letendre and Morphew 

1996), resistensi terhadap inovasi dalam sistem akademik biasanya muncul akibat adanya 

norma-norma yang telah mengakar dalam budaya organisasi. Oleh karena itu, 



33 
 

implementasi kurikulum berbasis trilogi nalar membutuhkan kebijakan institusional yang 

mendukung, seperti fleksibilitas dalam pengembangan kurikulum, penyediaan sumber 

daya bagi penelitian dan inovasi pedagogis, serta sistem evaluasi yang lebih berbasis 

kompetensi dan proses berpikir. 

Kesimpulannya, penerapan kurikulum berbasis trilogi nalar memberikan dampak 

yang sangat positif dalam meningkatkan keterampilan berpikir kritis mahasiswa, karena 

mampu mengharmonikan antara pemahaman tekstual (bayani), argumentasi rasional 

(burhani), dan refleksi spiritual (irfani). Dengan mengacu pada pendekatan pendidikan 

holistik, model ini tidak hanya memperkuat aspek akademik dan intelektual, tetapi juga 

membentuk karakter dan spiritualitas mahasiswa secara utuh. Jika didukung dengan 

strategi implementasi yang tepat, termasuk pelatihan dosen, pengembangan bahan ajar, 

serta kebijakan akademik yang progresif, model ini dapat menjadi paradigma baru dalam 

reformasi pendidikan Islam. Dengan demikian, pendidikan Islam tidak hanya mampu 

menjawab tantangan zaman yang semakin kompleks, tetapi juga tetap berakar pada tradisi 

keilmuan Islam yang autentik. Dalam jangka panjang, pendekatan ini dapat melahirkan 

generasi intelektual Muslim yang tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi juga memiliki 

kesadaran kritis, etika ilmiah, dan komitmen terhadap pengembangan peradaban Islam 

yang berkelanjutan. 

Kesimpulan 

Penelitian ini menegaskan bahwa implementasi model kurikulum berbasis trilogi nalar—

bayani, burhani, dan irfani—berkontribusi secara signifikan dalam membangun keterampilan 

berpikir kritis mahasiswa di perguruan tinggi berbasis pesantren. Pendekatan ini tidak hanya 

memperkuat daya analitis dan argumentatif mahasiswa melalui integrasi metode rasional dan 

empiris, tetapi juga menanamkan kesadaran etis dan refleksi spiritual yang mendalam dalam proses 

pengambilan keputusan akademik maupun kehidupan profesional. Dengan mengharmonikan teori 

konstruktivisme sosial, pembelajaran transformatif, dan epistemologi Islam, model ini 

menghadirkan pendekatan holistik yang mampu menjembatani tradisi keilmuan Islam dengan 

tuntutan pendidikan modern. 

Lebih dari itu, keberhasilan implementasi pendekatan ini mencerminkan kesiapan institusi 

dalam membangun ekosistem pembelajaran yang adaptif dan inovatif. Penguatan kapasitas dosen, 

pengembangan bahan ajar yang integratif, serta kebijakan akademik yang fleksibel dan berbasis 



34 
 

kompetensi menjadi faktor kunci dalam mendukung efektivitas model ini. Dengan mengadopsi 

strategi yang lebih progresif, institusi pendidikan Islam dapat semakin memperkaya budaya 

akademik yang inklusif dan dinamis. 

Secara keseluruhan, penelitian ini menawarkan wawasan baru dalam pengembangan 

pendidikan Islam yang tidak hanya relevan dengan perkembangan zaman, tetapi juga tetap berakar 

kuat pada nilai-nilai keislaman. Pendekatan trilogi nalar berpotensi menjadi paradigma 

transformatif dalam reformasi pendidikan Islam, melahirkan generasi intelektual Muslim yang 

unggul secara akademik, berintegritas tinggi, serta memiliki kesadaran kritis dan tanggung jawab 

sosial yang kuat untuk membangun peradaban yang lebih maju dan berkelanjutan. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



35 
 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdullah, Amin. 2006. Islamic Studies: Pendekatan Integratif-Interkonektif. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar. 

Abdullah, M. Amin. 2006. Islam Sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi, Dan Etika. Yogyakarta: 

IRCiSoD. 

Açıkgenç, Alparslan. 2003. “HOLISITIC APPROACH TO SCIENTIFIC TRADITIONS.” 1(1): 

99–114. 

Aisyah Elvina Sari, Amril Mansur. 2025. “Analisis Pemikiran Nalar Bayani, Burhani, Dan Irfani 

Dalam Perspektif Filsafat Muhammad Abid Al-Jabiri 1.” : 545–56. 

Al-Attas, S.M. Naquib. 1995. Prolegomena to the Metaphysics of Islam: An Exposition of the 

Fundamental Elements of the Worldview of Islam. Kuala Lumpur: ISTAC. 

Al-Ghazali, Abu Hamid. Ihya’ Ulumuddin. Bairut: Darul Ilmiah. 

Al-Jabiri, Muhammad Abid. 2011. Bunyat Al-‘Aql Al-‘Arabi. Bairut: Markaz Dirasat al-Wihda al-

‘Arabiyah. 

Arkoun, M. 2002. The Unthought in Contemporary Islamic Thought. London: Saqi Books. 

ASHUR, MUHAMMAD AL-TAHIR IBN. 2019. Ibn Ashur Ibn Ashur. 

Asy-Syatibi, I. Al-Muwafaqat Fi Ushul Al-Shariah. Bairut: Dar al-Ma’rifah. 

Auda, Jasir. 2007. Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. 

London: IIIT. 

Az-Zuhaili, Wahbah. 2006. Usul Al‑Fiqh Al‑Islami. Damaskus: Dar al-Fikr. 

BİRGİLİ, Bengi. 2015. “Creative and Critical Thinking Skills in Problem-Based Learning 

Environments TT  - Creative and Critical Thinking Skills in Problem-Based Learning 

Environments.” Journal of Gifted Education and Creativity 2(2). 

Bloom, Bunyamin S. Taxonomy of Educational Objectives: The Classification of Educational 

Goals. Handbook I: Cognitive Domain. New York: David McKay Company. 

Braun, Virginia, and Victoria Clarke. 2008. “Using Thematic Analysis in Psychology,Qualitative 

Research in Psychology.” Journal of Chemical Information and Modeling 3(2). 

Brown, Jonathan. 2018. “Hadith: Muhammad’s Legacy in the Medieval and Modern World.” 

Foundations of Islam 204. 

Dewey, John. 1916. Democracy and Education. New York: Macmillan. 

Esposito, John L. 2011. What Everyone Needs to Know about Islam What Everyone Needs to 

Know about Islam. 

Fakhri, Majid. 2002. A History of Islamic Philosophy. New York: Columbia University Press. 

Fazlurrahman. 2008. “The Garden of Truth: The Vision and Promise of Sufism, Islam’s Mystical 

Tradition.” Choice Reviews Online 45(07). 

Fazrul, Rahman. 1984. 58 Archives de Sciences Sociales des Religions Islam and Modernity. 

Transformation of an Intellectual Tradition. 

Guba, Egon G, and Yvonna S Lincoln. 2001. “guidelines and checklist for constructivist ( a . K . 

A . Fourth generation ) evaluation.” Evaluation (November). 

Gutas, Demitri. 2001. Avicenna and the Aristotelian Tradition: Introduction to Reading 

Avicenna’s Philosophical Works. Leiden: Brill. 

Heer, Nicholas, and Seyyed Hossein Nasr. 1993. “Knowledge and the Sacred.” Philosophy East 

and West 43(1). 

Hourani, G. F. 1991. Islamic Rationalism: The Ethics of ’Abd Al-Jabbar. Oxford: Oxford 



36 
 

University Press. 

Junining, Esti, Widya Caterine Perdhani, Moh. Hasbullah Isnaini, and Nuria Setiarini. 2022. 

“Critical Thinking Levels of EFL Undergraduate Students of Universitas Brawijaya.” Jurnal 

Pendidikan Progresif 12(3). 

Kamali, Mohammad Hashim. 2017. Shari’ah Law: An Introduction. 

Knowles, Malcolm S. 1980. “The Modern Practice Of Adult Education , From Pedagogy to 

Andragogy What Is Andragogy ?” Business. 

L. S. Vygotsky. 2020. “Mind in Society: The Development of Higher Psychological Processes.” 

Accounting in Australia (RLE Accounting). 

Laila Siregar, Hapni. 2024. “Analisis Pengembangan Kemampuan Berpikir Kritis Mahasiswa 

Dalam Mata Kuliah Pendidikan Agama Islam.” Jurnal IHSAN Jurnal Pendidikan Islam 2(2): 

134–50. 

Letendre, Gerald, and Christopher Morphew. 1996. “Institutions and Organizations.” Management 

Learning 27(4). 

Mawikere, Marde Christian Stenly. 2020. “Book Review: Desain Pendidikan Karakter: Konsepsi 

Dan Aplikasinya Dalam Lembaga Pendidikan.” EDULEAD: Journal of Christian Education 

and Leadership 1(2). 

Mustakim, Bagus. 2019. “PEMIKIRAN ISLAM MUHAMMAD ABED AL-JABIRI: Latar 

Belakang, Konsep Epistemologi, Urgensitas Dan Relevansinya Bagi Pembaruan Kurikulum 

Pendidikan Agama Islam.” JRTIE: Journal of Research and Thought of Islamic Education 

2(2): 191–211. 

Nasr, Sayyed Husen. 2005. “The Heart of Islam: Enduring Values for Humanity.” International 

Journal of Middle East Studies 37(4). 

———. 2006. Islamic Science: An Illustrated Study. Chicago: World Wisdom. 

Nasr, Seyyed Hossein. 2006. Islamic Philosophy from Its Origin to the Present: Philosophy in the 

Land of Prophecy. United States: State University of New York Press (SUNY Press). 

Nasution, Harun. 1995. Islam Rasional: Gagasan Dan Pemikiran. Bandung: Mizan. 

Podgorski, Frank R., and William A. Graham. 1989. “Beyond the Written Word: Oral Aspects of 

Scripture in History of Religion.” Asian Folklore Studies 48(2). 

Richard, Yann. 1984. “Islam and Modernity. Transformation of an Intellectual Tradition.” 

Archives de Sciences Sociales des Religions 58(2). 

Rogers, Everett M. 2003. Diffusion of innovations (5th ed.). [B] New York: Free Press Diffusion 

of Innovations (5th Ed.), [B] New York: Free Press. 

Sholehah, Amanatus, Aprilia Dian Pertiwi, and Firaditia Yudianti. 2023. “Studi Literatur 

Penggunaan Pendekatan Socio Scientific Issue Untuk Membentuk Generasi Indonesia Yang 

Kritis.” ScienceEdu 5(2). 

Street, T. 2009. Arabic Logic,” in Handbook of the History of Logic. Amsterdam: Elsavier. 

Ulliyah, Anggun Khafidhotul et al. 2024. “Perbedaan Epistemologi Bayani, Irfani Dan Burhani 

Dalam Pemikiran Islam.” Revorma: Jurnal Pendidikan dan Pemikiran 4(1): 33–44. 


