Dar El Ilmi: Jurnal Keagamaan, Pendidikan dan Humaniora| P-ISSN 2303-3487 | E-ISSN 2550-
0953 Vol. 12 No. 2 Oktober 2025 | Hal 16-36

MENINGKATKAN KEMAMPUAN BERFIKIR KRITIS MELALUI PENGEMBANGAN
KURIKULUM BERBASIS TRILOGI NALAR ARAB

Sodikin Lilik Aminah
sodikin(@uiidalwa.ac.id, lilikaminah@uiidalwa.ac.id
Universitas Islam Internasional Darullughah Wadda’wah

Abstract
In the era of globalization and technological disruption, Islamic education faces challenges in fostering
critical thinking skills among students, as traditional pedagogy remains predominantly normative and text-
based. This study explores the integration of the Trilogy of Arab Reasoning Bayani (textual-linguistic
reasoning), Burhani (rational-empirical reasoning), and Irfani (intuitive-spiritual reasoning) into the
curriculum to enhance analytical thinking. Using a qualitative case study approach, data were collected
through interviews, observations, and document analysis from faculty members, students, and academic
administrators. Thematic analysis reveals that while traditional teacher-centered learning persists,
integrating the trilogy significantly enhances students’ engagement in textual analysis, rational critique,
and spiritual reflection. The findings underscore the necessity of curriculum reform that balances
normative, empirical, and spiritual dimensions in Islamic education. This study contributes to Islamic
epistemology and offers a practical model for curriculum innovation, ensuring graduates possess both
intellectual agility and spiritual depth to navigate contemporary challenges.
Keywords: Critical thinking, Islamic education, Arab reasoning trilogy, curriculum development, higher
education.

Abstrak
Dalam era globalisasi dan disrupsi teknologi, pendidikan Islam menghadapi tantangan dalam
mengembangkan keterampilan berpikir kritis mahasiswa, karena pedagogi tradisional masih didominasi
oleh pendekatan normatif dan tekstual. Penelitian ini mengeksplorasi integrasi Trilogi Nalar Arab Bayani
(penalaran tekstual-linguistik), Burhani (penalaran rasional-empiris), dan Irfani (penalaran intuitif-
spiritual) ke dalam kurikulum untuk meningkatkan kemampuan analitis. Dengan menggunakan pendekatan
studi kasus kualitatif, data dikumpulkan melalui wawancara, observasi, dan analisis dokumen dari dosen,
mahasiswa, dan administrator akademik. Analisis tematik menunjukkan bahwa meskipun pembelajaran
berbasis dosen (feacher-centered) masih dominan, integrasi trilogi ini secara signifikan meningkatkan
keterlibatan mahasiswa dalam analisis teks, kritik rasional, dan refleksi spiritual. Temuan ini menegaskan
perlunya reformasi kurikulum yang menyeimbangkan dimensi normatif, empiris, dan spiritual dalam
pendidikan Islam. Studi ini berkontribusi pada epistemologi Islam dan menawarkan model praktis untuk
inovasi kurikulum, sehingga lulusan memiliki ketajaman intelektual dan kedalaman spiritual dalam
menghadapi tantangan kontemporer.
Kata Kunci: Berpikir kritis, pendidikan Islam, Trilogi Nalar Arab, pengembangan kurikulum,
epistemologi, pendidikan tinggi.

16


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1350279318&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1484100509&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1484100509&1&&
mailto:sodikin@uiidalwa.ac.id

PENDAHULUAN

Dalam era globalisasi dan disrupsi teknologi, pendidikan tinggi menghadapi tantangan
besar dalam menyiapkan lulusan yang memiliki kompetensi akademik dan kecakapan berpikir
kritis serta analitis. Kemampuan berpikir kritis merupakan keterampilan esensial untuk
memecahkan masalah dan juga dapat servive dalam menghadapi kompleksitas ilmu pengetahuan,
dinamika sosial, serta tantangan global yang semakin kompleks (Birgili, 2015). Dalam konteks
pendidikan agama Islam, keterampilan ini menjadi semakin penting agar mahasiswa tidak hanya
dituntut memahami teks-teks klasik sebagai fondasi nilai keislaman, namun mahasiswa juga untuk
menerapkannya nilai tersebut dalam realitas sosial yang terus berubah. Berfikir kritis merupakan
ciri utama dalam Islam itu sendiri sehingga umat Islam terus berkembang. Sebagaimana firman
Allah dalam Surah Al-Mulk ayat 10: "Dan mereka berkata: Sekiranya kami mendengarkan atau
memikirkan (ayat-ayat itu), niscaya kami tidak menjadi penghuni neraka yang menyala-nyala."
Ayat ini menunjukkan bahwa berpikir secara mendalam merupakan bagian integral dari ajaran
Islam yang harus diinternalisasikan dalam sistem pendidikan.

Urgensi kemampuan berfikir kritis dalam konteks pendidikan belum berjalan dengan baik.
Sistem pendidikan sebagian besar masih menggunakan sistem pembelajaran yang konvensional,
sehingga kemampuan berfikir kritis siswa masih di bawah rata-rata (Sholehah, Pertiwi, and
Yudianti 2023). Khususnya pendidikan agama Islam, masih cenderung bersifat normatif, tekstual,
dan kurang memberikan ruang bagi pengembangan keterampilan berpikir kritis (Mawikere 2020).
Studi menggunakan Watson-Glaser Critical Thinking Appraisal terhadap 352 mahasiswa baru
menemukan bahwa 54,40 % mahasiswa memiliki keterampilan berpikir kritis tergolong rendah,
terutama pada dimensi inferensi (37,15 %) dan asumsi (50,19 %) (Junining et al. 2022). Lebih
lanjut, hasil penelitian oleh Laila Siregar menunjukkan bahwa mata kuliah PAI di perguruan tinggi
masih sangat minim menawarkan ruang pengembangan berpikir kritis mahasiwa. Format
pembelajaran masih dominan tekstual, tanpa stimulasi analitis dan reflektif yang sistematis (Laila
Siregar 2024).

Konsep berpikir kritis dalam tradisi intelektual Islam bukanlah sesuatu yang asing. Sayyed
Husen Nasr menekankan pentingnya pendekatan integratif dalam memahami ilmu pengetahuan
dan agama, di mana pemikiran analitis dan rasional harus berjalan seiring dengan pemahaman
normatif dan spiritua (Seyyed Hossein Nasr 2006). Sejalan dengan itu, Trilogi Nalar Arab yang

dikembangkan oleh Al-Jabiri (1991) menawarkan model berpikir yang komprehensif melalui nalar

17



bayani, burhani, dan irfani, di mana nalar bayani menitikberatkan pada analisis teks menggunakan
metode linguistik dan gramatikal, nalar burhani mengacu pada pendekatan rasional-empiris,
sedangkan nalar irfani lebih menonjolkan dimensi intuitif dan pengalaman spiritual. Meskipun
pendekatan ini memiliki potensi besar dalam meningkatkan keterampilan berpikir kritis,
implementasinya dalam kurikulum pendidikan agama Islam masih terbatas dan belum sistematis
(Mustakim 2019).

Penelitian yang mengkaji integrasi Trilogi Nalar Arab dalam pendidikan Islam masih sangat
terbatas. Sebagian besar kajian lebih fokus pada aspek konseptual tanpa menyajikan model yang
jelas terkait penerapannya dalam kurikulum formal di perguruan tinggi (Ulliyah et al. 2024).
Misalnya, studi oleh Amin (2021) menunjukkan bahwa integrasi metode berpikir kritis dalam
pendidikan Islam masih menghadapi tantangan dari segi kurikulum yang belum adaptif (Mustakim
2019). Sementara itu, penelitian oleh Fauzi (2023) menemukan bahwa pendekatan epistemologi
Islam berbasis trilogi nalar memiliki potensi besar dalam meningkatkan keterampilan analitis
mahasiswa, tetapi belum ada model pembelajaran yang secara eksplisit mengadopsi konsep ini
dalam sistem pendidikan tinggi (Aisyah Elvina Sari 2025).

Oleh karena itu, diperlukan pengembangan model kurikulum pendidikan agama Islam
yang berbasis Trilogi Nalar Arab untuk mengatasi stagnasi pedagogi normatif dan memperkuat
keterampilan berpikir kritis mahasiswa. Kajian ini tidak hanya akan memberikan kontribusi
teoretis dalam pengembangan epistemologi Islam, tetapi juga akan menawarkan model
implementatif yang dapat diterapkan dalam desain kurikulum pendidikan tinggi Islam. Oleh
karena itu, penelitian ini bertujuan untuk: (1) Kontruksi model kurikulum berbasis trilogi nalar
yang sistematis dan aplikatif; (2) Desain model kurikulum berbasis trilogi nalar yang sistematis
dan aplikatif; (3) Implementasi model tersebut dalam meningkatkan keterampilan berpikir kritis
mahasiswa.

Model kurikulum ini diharapkan dapat memberikan kontribusi nyata dalam reformasi
pendidikan Islam serta menjawab kebutuhan akan lulusan yang tidak hanya memiliki kedalaman
spiritual, tetapi juga kecakapan intelektual yang kritis dan analitis. Lebih jauh, penelitian ini
diharapkan dapat mengisi kesenjangan dalam literatur akademik mengenai pendekatan
pembelajaran agama yang berbasis integrasi epistemologi Islam. Dengan demikian, penelitian ini
akan menjawab pertanyaan utama: Bagaimana model pengembangan kurikulum pendidikan

agama Islam yang berbasis Trilogi Nalar Arab dapat meningkatkan kemampuan berpikir kritis

18



mahasiswa? Melalui pendekatan penelitian yang berbasis pengembangan kurikulum, studi ini akan
menyusun desain implementasi yang konkret serta mengevaluasi efektivitas model yang diusulkan
dalam meningkatkan daya pikir kritis mahasiswa. Hasil dari penelitian ini tidak hanya akan
memberikan kontribusi teoretis dalam bidang pendidikan agama Islam, tetapi juga akan
menawarkan solusi praktis bagi institusi pendidikan dalam menyusun kurikulum yang lebih
inovatif dan responsif terhadap tuntutan zaman.
METODE PENELITIAN
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus, yang
berfokus pada UII Darullughah Wadda’wah Pasuruan sebagai model integrasi Trilogi Nalar Arab
(Bayani, Burhani, dan Irfani) dalam kurikulum pendidikan Islam. Partisipan penelitian mencakup
dosen, mahasiswa, dan administrator akademik, yang dipilih melalui purposive sampling untuk
memastikan keterlibatan langsung mereka dalam implementasi kurikulum. Pengumpulan data
dilakukan melalui wawancara mendalam, observasi kelas, analisis dokumen, dan diskusi
kelompok terfokus (FGD). Data dianalisis menggunakan metode analisis tematik (Braun and
Clarke 2008) dengan tahapan yang meliputi familiarisasi data, pemberian kode, identifikasi tema,
dan validasi silang.
Untuk memastikan ketelitian penelitian, studi ini menerapkan kriteria trustworthiness dari
(Guba and Lincoln 2001), yang mencakup kredibilitas, transferabilitas, dependabilitas, dan
konfirmabilitas. Triangulasi sumber data dan pengecekan anggota dilakukan untuk meningkatkan
kredibilitas, sementara audit trail dan sistematika dalam pemberian kode memastikan
dependabilitas. Aspek etika dalam penelitian ini dijaga dengan memperoleh persetujuan tertulis
dari partisipan, menjaga kerahasiaan data, serta mendapatkan persetujuan etik dari komite etik UII
Darullughah Wadda’wah Pasuruan.
HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Konsep dan Implementasi Model Kurikulum Berbasis Trilogi Nalar
Kurikulum berbasis trilogi nalar merupakan sebuah pendekatan yang mengintegrasikan
tiga metode berpikir dalam epistemologi Islam, yaitu nalar bayani, nalar burhani, dan nalar
irfani. Konsep ini didasarkan pada pemikiran Muhammad Abed Al-Jabiri (1991) yang
menyoroti bahwa dalam sejarah pemikiran [slam terdapat tiga pola dominan dalam memahami
dan mengembangkan ilmu: nalar bayani (tekstual-tradisional), nalar burhani (rasional-

empiris), dan nalar irfani (intuisi-spiritual) (Aisyah Elvina Sari 2025). Model ini bertujuan

19



untuk menciptakan keseimbangan antara pemahaman tekstual, analisis kritis, dan refleksi
spiritual, sehingga peserta didik tidak hanya memahami ilmu secara teoretis, tetapi juga
mampu menerapkannya secara rasional dan etis.

Dalam konteks pendidikan, penerapan trilogi nalar memerlukan pendekatan pedagogis
yang memungkinkan integrasi antara ketiga nalar tersebut dalam pembelajaran. Trilogi Nalar
Arab menunjukkan bahwa pendidikan Islam sangat berbeda dengan pendidikan sekuler
sebagaimana yang berkembang di Barat. Jika pendidikan sekuler menekankan pada
rasionalitas yang memanfaatkan potensi akal manusia, maka pendidikan Islam tidak hanya
mengembangkan rasionalitas dalam pengembangan ilmu pengetahuan, namun juga harus
didasarkan pada teks, khususnya teks suci yaitu al-Qur’an dan hadits. oleh karena itu, proses
pendidikan Islam akan menjadi sulit ketika dihadapkan pada integrase antara nalar teks dan
nalar rasional. Namun demikian, inilah yang menjadi ciri khas pendidikan Islam sehingga tidak
lepas dari nilai-nilai inti dari ajaran Islam itu sendiri. Berbeda dengan nalar sekuler yang
mengorientasikan pada kemampuan akal yang senantiasa berubah sesuai situasi dan kondisi.
Pendidikan islam di era global selalu mengintegrasikan keduanya sehingga menjadi satu
kesatuan pemikiran yang Islami. Oleh karena itu, pendidikan Islam tidak hanya terfokus pada
pendalaman teks, namun juga harus didasarkan pada teori-teori modern yang mendukung
kontekstualisasi teks. Teori konstruktivisme Vygotsky misalnya, akan menjadi relevan dalam
mendukung implementasi konsep ini, karena menekankan bahwa pembelajaran yang efektif
harus melibatkan interaksi sosial dan pengalaman nyata agar peserta didik dapat membangun
pemahaman yang lebih mendalam (L. S. Vygotsky 2020). Dalam hal ini, nalar bayani dapat
dikembangkan melalui studi teks dan diskusi kritis berbasis sumber klasik, nalar burhani
melalui metode penelitian berbasis data dan observasi empiris, sedangkan nalar irfani melalui
refleksi mendalam dan pengalaman spiritual yang membentuk pemahaman etis.

Selain itu, teori Bloom’s Taxonomy (1956) dapat menjadi landasan dalam merancang
struktur pembelajaran yang berjenjang, mulai dari tahap pemahaman dasar hingga ke tingkat
analisis, sintesis, dan evaluasi yang lebih kompleks (Bloom n.d.). Dalam pendekatan ini, nalar
bayani berperan dalam memahami dan menginterpretasi teks, nalar burhani mendorong
argumentasi kritis berdasarkan logika dan bukti empiris, sementara nalar irfani memperkuat

kesadaran etis dan refleksi spiritual dalam pembelajaran. Dengan demikian, penerapan trilogi

20



nalar dalam pendidikan Islam tidak hanya berfokus pada hafalan dan pemahaman literal, tetapi
juga mengarahkan mahasiswa untuk berpikir secara analitis, kritis, dan reflektif.

Implementasi kurikulum berbasis trilogi nalar memerlukan desain yang sistematis,
aplikatif, dan berbasis aktivitas guna memastikan keterpaduan antara epistemologi Islam
dengan metodologi akademik modern. Misalnya, dalam pembelajaran tafsir, peserta didik
tidak hanya diminta memahami teks secara bayani, tetapi juga menganalisisnya secara burhani
dengan pendekatan ilmiah serta menginternalisasikannya secara irfani dalam kehidupan
sehari-hari. Pendekatan ini sejalan dengan teori integrasi ilmu yang dikemukakan oleh
Alparslan Agikgeng (2017), yang menegaskan bahwa ilmu pengetahuan dalam Islam harus
dikembangkan secara holistik dengan memadukan aspek tekstual, rasional, dan spiritual
(Acikgeng 2003). Dengan model ini, pendidikan Islam diharapkan mampu membentuk lulusan
yang tidak hanya memiliki kompetensi akademik yang kuat, tetapi juga kesadaran etis dan
spiritual yang mendalam dalam menghadapi tantangan global.
. Mata Kuliah Berbasis Nalar Bayani

Mata kuliah ini berfokus pada kajian tekstual terhadap kitab-kitab turats, tafsir, hadis,
serta literatur akademik kontemporer untuk membentuk kompetensi mahasiswa dalam
memahami makna literal teks serta konteks historisnya. Kajian ini tidak hanya mengutamakan
pemahaman harfiah terhadap teks, tetapi juga analisis kritis yang mempertimbangkan
metodologi keilmuan Islam, seperti tafsir, kaidah fighiyah, maqasid as-syari’ah, dan metode
kritik teks. Pendekatan ini sejalan dengan konsep epistemologi bayani yang menekankan
otoritas teks sebagai sumber utama dalam sistem keilmuan Islam (Mustakim 2019). Dengan
demikian, mahasiswa diharapkan mampu menggali pesan-pesan keislaman yang tidak hanya
relevan dengan masa lalu tetapi juga memiliki signifikansi dalam menghadapi tantangan
zaman modern (Kamali 2017).

Pendekatan epistemologi bayani sebagaimana dijelaskan oleh Muhammad Abid al-
Jabiri (2011) menjadi landasan utama dalam mata kuliah ini. Epistemologi bayani mengacu
pada cara berpikir yang berbasis teks dan tradisi keilmuan Islam, yang diwariskan oleh para
ulama dari generasi ke generasi. Dalam konteks ini, metode tafsir digunakan untuk memahami
teks-teks Al-Qur’an dan hadis dengan mempertimbangkan berbagai pendekatan, seperti tafsir
bi al-ma’tsur (berdasarkan riwayat), tafsir bi al-ra’yi (berdasarkan penalaran), dan tafsir

tematik yang relevan dengan isu-isu kontemporer (Ashur 2019). Dengan metode ini,

21



mahasiswa dapat mengembangkan pemahaman yang lebih luas tentang ayat-ayat yang
berkaitan dengan hukum, sosial, ekonomi, dan etika Islam (Fazrul 1984).

Selain tafsir, kaidah fighiyah menjadi metode penting dalam menganalisis teks-teks
hukum Islam. Kaidah fighiyah memberikan prinsip-prinsip umum yang dapat digunakan
dalam memahami dan menyelesaikan persoalan hukum Islam secara sistematis. Misalnya,
kaidah al-umuru bimaqashidiha (setiap perkara tergantung pada tujuannya) dapat digunakan
dalam memahami kebijakan hukum Islam yang bersifat dinamis dan kontekstual (Az-Zuhaili
2006). Pendekatan ini memberikan fleksibilitas dalam penerapan hukum Islam, sehingga
mahasiswa dapat memahami bagaimana wulama merumuskan hukum dengan
mempertimbangkan berbagai faktor kontekstual yang melingkupinya.

Magqasid as-syari’ah juga menjadi pendekatan utama dalam mata kuliah ini, dengan
menitikberatkan pada tujuan syariat Islam yang bertujuan untuk mewujudkan kemaslahatan
umat. Dengan memahami magqasid as-syari’ah, mahasiswa dapat menafsirkan teks-teks
hukum Islam dengan mempertimbangkan prinsip-prinsip perlindungan agama (hifz ad-din),
jiwa (hifz an-nafs), akal (hifz al-aql), keturunan (hifz an-nasl), dan harta (hifz al-mal) (Asy-
Syatibi n.d.). Pendekatan ini sangat relevan dalam menjawab tantangan zaman, di mana teks-
teks klasik perlu dikontekstualisasikan agar dapat memberikan solusi bagi persoalan sosial,
ekonomi, dan politik di era modern (Auda 2007).

Selain itu, kritik teks digunakan dalam menganalisis otentisitas dan validitas naskah
keislaman, baik dalam kitab turats maupun hadis. Mahasiswa diajak untuk memahami metode
penelitian hadis, seperti kritik sanad dan matan, guna menilai keabsahan sebuah riwayat
(Azami, 1977). Analisis filologi juga dapat diterapkan dalam mengkaji perkembangan teks
keislaman dari berbagai manuskrip klasik (Podgorski and Graham 1989). Dengan metode ini,
mahasiswa tidak hanya memahami isi teks, tetapi juga mengetahui dinamika transmisi
keilmuan Islam sepanjang sejarah (Brown 2018).

Implementasi metode-metode tersebut dalam kurikulum ini melibatkan pendekatan
interdisipliner, di mana mahasiswa tidak hanya mempelajari teks secara tekstual, tetapi juga
mengkontekstualisasikannya dengan berbagai disiplin ilmu lain, seperti sosiologi, filsafat, dan
hukum (Sayyed Husen Nasr 2005). Dengan demikian, mereka tidak hanya menjadi akademisi
yang memahami tradisi Islam, tetapi juga intelektual yang mampu memberikan solusi berbasis

nilai-nilai Islam bagi tantangan kontemporer.

22



Dengan adanya pendekatan ini, diharapkan mahasiswa memiliki kompetensi akademik
yang kuat dalam memahami teks-teks Islam sekaligus memiliki wawasan luas terhadap isu-isu
kontemporer. Pendidikan Islam tidak hanya berfungsi untuk melestarikan warisan intelektual
masa lalu, tetapi juga sebagai sarana untuk membangun pemikiran yang progresif dan
kontributif bagi peradaban Islam di masa depan (Esposito 2011). Oleh karena itu, mata kuliah
ini menjadi fondasi penting dalam membentuk generasi intelektual Muslim yang tidak hanya
menguasai tradisi, tetapi juga siap menghadapi tantangan zaman dengan wawasan keislaman

yang mendalam dan solutif.

. Mata Kuliah Berbasis Nalar Burhani

Konstruksi berpikir filosofis dan logis merupakan elemen fundamental dalam
pengembangan kemampuan berpikir kritis mahasiswa, khususnya dalam konteks keilmuan
Islam yang menekankan integrasi antara wahyu dan akal. Dalam tradisi intelektual Islam, akal
memiliki peran esensial sebagai instrumen untuk memahami realitas dan menafsirkan wahyu
secara sistematis dan mendalam (Al-Attas 1995). Pemikiran filosofis dalam Islam tidak hanya
bersandar pada rasionalitas murni, tetapi juga berakar pada konsep tauhid sebagai prinsip
utama dalam memahami eksistensi dan kebenaran (Sayyed Husen Nasr 2006). Pendekatan ini
menuntut sikap reflektif, skeptis, dan analitis dalam menelaah konsep-konsep keislaman
dengan tetap berpegang pada sumber-sumber otoritatif seperti Al-Qur'an, Hadis, serta warisan
pemikiran para ulama klasik dan kontemporer. Tradisi pemikiran Islam telah mengembangkan
metode filsafat ini, sebagaimana tercermin dalam sintesis pemikiran Al-Farabi yang
mengharmonisasikan filsafat Plato dan Aristoteles dengan konsep ketuhanan dalam Islam
(Fakhri 2002) serta dalam kritik epistemologis Al-Ghazali terhadap filsafat Yunani melalui
perspektif teologi Islam (Hourani 1991).

Nalar burhani dalam tradisi keilmuan Islam memainkan peran krusial dalam
membangun pola pikir berbasis rasionalitas, pembuktian ilmiah, dan argumentasi logis
(Arkoun 2002). Nalar burhani, yang dikembangkan oleh pemikir seperti Ibnu Sina dan Ibnu
Rusyd, menekankan pendekatan berbasis rasional dan empiris dalam memahami realitas,
dengan tetap menjaga keselarasan dengan nilai-nilai Islam (Gutas 2001). Pendekatan ini
selaras dengan konsep logika Islam (mantiq), yang bertujuan menguji validitas pemikiran

melalui metode demonstrasi dan deduksi (Street 2009). Oleh karena itu, penerapan nalar

23



burhani dalam pendidikan Islam harus menjadi landasan dalam perancangan kurikulum yang
bertujuan meningkatkan keterampilan berpikir kritis mahasiswa.

Penerapan nalar burhani dalam konteks akademik, tidak hanya berorientasi pada
pengembangan argumentasi rasional, tetapi juga bertujuan membangun tradisi keilmuan yang
berbasis metodologi ilmiah. Fazlur Rahman menegaskan bahwa pendidikan Islam harus
membangun keterampilan berpikir berbasis analisis rasional agar dapat menjawab tantangan
zaman secara adaptif dan inovatif. Dengan demikian, mahasiswa perlu diarahkan untuk
memahami hubungan antara keimanan dan rasionalitas melalui pendekatan filsafat Islam yang
mengedepankan keseimbangan antara dimensi tekstual dan kontekstual.

Integrasi nalar burhani dalam pengembangan kurikulum Pendidikan Agama Islam
(PAI), menjadi aspek krusial dalam memperkuat kemampuan berpikir kritis mahasiswa.
Kurikulum PAI saat ini cenderung lebih menitikberatkan aspek bayani (teks dan tradisi), tanpa
memberikan ruang yang cukup bagi pengembangan nalar burhani yang berbasis analisis dan
argumentasi ilmiah (Richard 1984). Oleh karena itu, reformulasi pendekatan pendidikan PAI
menjadi sebuah kebutuhan, dengan memasukkan unsur-unsur filsafat Islam dan logika dalam
struktur kurikulum yang lebih komprehensif. Rasionalisasi dalam pemahaman ayat-ayat al-
Qur’an dan teks-teks lainnya, menjadi kebutuhan primer di era globalisasi, sehingga nilai-nilai
Islam dapat diterima oleh seluruh umat manusia dengan berbagai latar belakangnya.

Oleh karena itu, untuk mencapai tujuan tersebut, beberapa mata kuliah yang dapat
diajarkan guna mengembangkan berpikir logis dan rasional yaitu (1) Filsafat Islam. Mata
kuliah ini diberikan untuk memahami perkembangan pemikiran filsafat dalam Islam serta
relevansinya dalam membangun pola pikir kritis, (2) Logika (Mantiq) dalam Islam. Mata
kuliah ini diberikan untuk mengajarkan prinsip-prinsip logika formal dalam tradisi Islam untuk
memperkuat analisis argumentative, (3) Epistemologi Islam. Mata kuliah ini diberikan untuk
mengkaji sumber-sumber pengetahuan dalam Islam dan metode rasional dalam memahami
realitas, (4) Metodologi Penelitian Keislaman. Mata kuliah ini diberikan untuk mempelajari
teknik penelitian ilmiah berbasis pendekatan rasional dan sistematis, (5) Pemikiran Islam
Kontemporer. Mata kuliah ini diberikan untuk menganalisis perkembangan pemikiran Islam
modern dalam menjawab tantangan zaman.

Dengan mengintegrasikan filsafat dan logika dalam kerangka nilai-nilai Islam serta

menerapkan pendekatan nalar burhani dalam kurikulum PAI, mahasiswa dapat

24



mengembangkan pola pikir yang sistematis, objektif, dan berbasis nilai-nilai keilmuan. Mereka
tidak hanya mampu menganalisis suatu persoalan secara rasional, tetapi juga menilainya
berdasarkan standar etis dan spiritual (Rosenthal, 1975). Dalam dunia akademik maupun
kehidupan sehari-hari, pendekatan ini memungkinkan mahasiswa untuk menghadapi
kompleksitas permasalahan dengan kebijaksanaan (hikmah), menjunjung tinggi keadilan
(‘adl), serta tetap berpegang teguh pada prinsip kebenaran yang bersumber dari wahyu dan
akal yang sehat (Nasr, 1981). Oleh karena itu, penguatan pendidikan Islam berbasis pemikiran
filosofis dan logis tidak hanya akan menghasilkan lulusan yang memiliki keterampilan berpikir
kritis, tetapi juga memiliki komitmen moral dan spiritual dalam mengembangkan ilmu

pengetahuan dan peradaban Islam secara berkelanjutan.

. Mata Kuliah Berbasis Nalar Irfani

Mata kuliah berbasis irfani diarahkan untuk memperkuat dimensi spiritual dan refleksi
etis melalui metode self-reflective learning, diskusi filosofis, serta praktik sufistik, guna
menginternalisasi nilai-nilai keislaman dalam kehidupan akademik dan sosial. Konsep ini
merujuk pada teori epistemologi irfani yang dikembangkan oleh Seyyed Hossein Nasr, yang
menekankan bahwa ilmu tidak hanya dipahami dalam aspek rasional, tetapi juga harus
melibatkan dimensi intuitif dan spiritual sebagai bagian dari pencarian kebenaran yang hakiki.
Hasil observasi terhadap implementasi mata kuliah berbasis spiritual menunjukkan bahwa
pendekatan reflektif dan sufistik dalam pembelajaran memiliki dampak positif terhadap
kesadaran moral dan etis mahasiswa. Pembelajaran yang mengedepankan metode self-
reflective learning, diskusi filosofis, serta praktik sufistik mampu mendorong mahasiswa untuk
menginternalisasi nilai-nilai keislaman secara lebih mendalam. Pendekatan ini sejalan dengan
epistemologi irfani yang dikembangkan oleh Seyyed Hossein Nasr, yang menekankan bahwa
ilmu tidak hanya bersifat rasional, tetapi juga harus melibatkan aspek intuitif dan spiritual
dalam pencarian kebenaran yang hakiki. Dalam konteks ini, epistemologi irfani berperan
penting dalam membentuk cara berpikir mahasiswa yang lebih integratif, di mana ilmu tidak
hanya dipahami sebagai akumulasi data, tetapi juga sebagai sarana untuk mencapai kesadaran
transendental dan kebijaksanaan etis (S. H. Nasr 1993).

Fakta di lapangan menunjukkan bahwa mahasiswa yang terlibat dalam pembelajaran
berbasis reflektif dan sufistik cenderung memiliki tingkat kepedulian sosial dan moralitas yang

lebih tinggi dibandingkan dengan mereka yang hanya mengandalkan pendekatan kognitif

25



dalam studi keislaman. Sebagaimana ditegaskan oleh Al-Attas (1993), pendidikan Islam tidak
hanya bertujuan untuk menghasilkan individu yang cerdas secara intelektual, tetapi juga yang
memiliki adab dan kesadaran spiritual yang tinggi. Hal ini diperkuat oleh penelitian (Amin
Abdullah 2006), yang menegaskan bahwa paradigma integratif dalam pendidikan Islam harus
mencakup tiga dimensi utama: nalar bayani (teksual), nalar burhani (rasional), dan nalar irfani
(intuisi spiritual). Dengan mengedepankan dimensi irfani, mahasiswa tidak hanya akan
memahami ajaran Islam secara akademik, tetapi juga akan memiliki pengalaman langsung
dalam menginternalisasi nilai-nilai moral dan etika dalam kehidupan sehari-hari.

Dari perspektif kurikulum, integrasi epistemologi irfani dalam Pendidikan Agama
Islam (PAI) dapat dilakukan dengan menambahkan elemen sufistik dan refleksi etis dalam
pembelajaran. Misalnya, pembelajaran tasawuf dapat dikombinasikan dengan praktik
riyadhah atau latihan spiritual yang membantu mahasiswa merasakan pengalaman langsung
dalam pencarian kebenaran. Studi yang dilakukan oleh (Fazlurrahman 2008) menekankan
bahwa pengalaman spiritual yang autentik akan memperkuat dimensi etis dan moral seseorang,
karena kebenaran yang diperoleh tidak hanya melalui argumentasi rasional, tetapi juga melalui
pengalaman langsung yang bersifat transendental. Oleh karena itu, pendidikan Islam harus
memberikan ruang bagi pengalaman mistis sebagai sarana internalisasi nilai-nilai ketuhanan
yang lebih mendalam.

Pendekatan irfani juga memiliki relevansi dalam membangun paradigma pendidikan
yang lebih holistik. Sebagaimana diungkapkan oleh (Al-Jabiri 2011), sistem pendidikan yang
hanya mengandalkan nalar bayani dan burhani tanpa mempertimbangkan dimensi irfani
cenderung menghasilkan pola pikir kaku dan tekstualistik. Oleh karena itu, integrasi metode
sufistik dalam kurikulum PAI dapat membantu mahasiswa mengembangkan kesadaran yang
lebih luas terhadap makna kehidupan, serta meningkatkan koneksi spiritual mereka dengan
ilmu yang dipelajari. Pendekatan ini menegaskan bahwa paradigma pendidikan Islam
seharusnya tidak hanya fokus pada aspek kognitif, tetapi juga harus membuka ruang bagi
pengalaman transendental agar dapat membentuk individu yang memiliki kecerdasan spiritual
yang tinggi.

Untuk memperkuat pendekatan Irfani dalam kurikulum PAI, diperlukan mata kuliah
yang mengintegrasikan dimensi intelektual, reflektif, dan spiritual. Beberapa mata kuliah

utama yang relevan adalah:

26



a. Filsafat [lmu dalam Islam, mengajarkan integrasi epistemologi bayani, burhani, dan
irfani dalam memahami ilmu

b. Tasawuf dan Etika Spiritual, membentuk kesadaran moral dan tazkiyatun nafs
melalui ajaran sufistik

c. Psikologi Spiritual Islam, mengkaji perkembangan jiwa manusia dengan pendekatan
psikologi dan tasawuf

d. Metode Tafsir Isyari dan Hermeneutika, membahas pendekatan esoteris dalam
memahami Al-Qur’an dan Sunnah

e. Pendidikan Karakter Berbasis Tasawuf, mengembangkan nilai-nilai spiritual dalam
kehidupan akademik dan sosial

Mata kuliah ini esensial dalam kurikulum PAI karena pendekatan rasional-empiris saja
tidak cukup untuk menjawab tantangan era modern yang sering kali mengabaikan dimensi
transendental dan moralitas. Integrasi pendekatan burhani dan irfani dalam pendidikan Islam
memungkinkan mahasiswa berpikir kritis sekaligus memiliki kedalaman spiritual, mencetak
lulusan yang tidak hanya cerdas secara intelektual tetapi juga memiliki integritas moral dan
kesadaran transendental (M. A. Abdullah 2006).

Dengan demikian, penguatan epistemologi irfani dalam pembelajaran PAI merupakan
langkah strategis dalam membangun mahasiswa yang tidak hanya berpikir kritis, tetapi juga
memiliki kesadaran spiritual yang mendalam. Pendekatan ini dapat dikembangkan lebih lanjut
dengan memperkuat kurikulum berbasis reflektif, memberikan ruang bagi pengalaman sufistik
yang autentik, serta mendorong mahasiswa untuk menjadikan ilmu sebagai sarana transformasi
diri dan masyarakat. Dengan kolaborasi antara metode akademik dan praksis spiritual, sistem
pendidikan Islam dapat semakin relevan dalam membentuk generasi yang berilmu, beradab,

dan berkontribusi positif dalam kehidupan sosial.

. Implikasi Pengembangan Kurikulum berbasis Trilogi Nalar Arab dalam Meningkatkan

Keterampilan Berpikir Kritis

Implementasi model kurikulum berbasis trilogi nalar—bayani, burhani, dan irfani—
telah diuji coba di beberapa perguruan tinggi berbasis pesantren dan menunjukkan hasil yang
signifikan dalam meningkatkan keterampilan berpikir kritis mahasiswa. Keberhasilan ini tidak
hanya tampak dalam peningkatan capaian akademik, tetapi juga dalam penguatan pola pikir

yang lebih analitis, reflektif, dan berbasis etika. Pendekatan ini sejalan dengan teori

27



konstruktivisme sosial yang dikembangkan oleh (L. S. Vygotsky 2020), yang menegaskan

bahwa interaksi kognitif dan pengalaman sosial memainkan peran kunci dalam membangun

pengetahuan.

a. Peningkatan Kemampuan Analisis

Mahasiswa yang terlibat dalam model ini menunjukkan peningkatan signifikan
dalam kemampuan analisis teks dan teori, sebagaimana dibuktikan melalui skor Critical
Thinking Assessment Test (CAT) yang lebih tinggi. CAT mengukur aspek evaluasi argumen,
interpretasi data, dan pembuatan keputusan berbasis logika. Pendekatan berbasis nalar
burhani—yang menekankan metode rasional dan analitis—memfasilitasi mahasiswa dalam
menghubungkan konsep secara lebih sistematis. Hal ini selaras dengan pandangan Bloom
(1956) yang menempatkan analisis sebagai salah satu tingkatan berpikir tingkat tinggi
(higher-order thinking skills). Mahasiswa yang menggunakan pendekatan berbasis nalar
burhani cenderung memiliki kemampuan analisis yang lebih baik, terutama dalam hal
evaluasi argumen dan interpretasi data. Skor CAT yang tinggi menunjukkan bahwa mereka
mampu membuat keputusan berdasarkan logika yang kuat, sehingga dapat diandalkan dalam
menghadapi situasi kompleks dan memecahkan masalah dengan lebih efektif. Dengan
demikian, penting bagi pendidikan untuk terus mendorong pengembangan kemampuan
analisis mahasiswa agar mereka dapat bersaing di era globalisasi yang semakin kompleks.
Memampuan analisis seseorang dalam perspektif epistemologi Islam, berkaitan erat

dengan pendekatan burhani dalam filsafat Islam yang menekankan penggunaan rasionalitas
dan logika sebagai alat utama dalam pencarian kebenaran (Gutas 2001). Dengan demikian,
model ini juga memperkuat pendekatan inquiry-based learning yang menekankan pada
eksplorasi dan pembuktian berbasis data empiris (Dewey 1916). Mahasiswa tidak hanya
dituntut untuk menghafal teori semata, tetapi juga diarahkan untuk memahami keterkaitan
antar konsep secara mendalam dan mampu menerapkannya dalam konteks pemecahan
masalah nyata. Proses pembelajaran seperti ini memungkinkan terjadinya transfer of
knowledge yang bermakna, di mana mahasiswa tidak sekadar menjadi konsumen informasi,
melainkan juga mampu menjadi produsen pengetahuan. Pendekatan burhani, yang
menekankan logika dan hujjah berbasis fakta, dipadukan dengan inquiry-based learning
yang bersifat eksploratif dan problem-posing, menjadi fondasi penting dalam membentuk

pola pikir kritis, reflektif, dan analitis.

28



Integrasi kedua pendekatan ini juga mendukung pengembangan kecerdasan
majemuk (multiple intelligences), sebagaimana dikemukakan oleh Howard Gardner, di mana
potensi intelektual, intrapersonal, interpersonal, hingga spiritual mahasiswa dapat terasah
secara menyeluruh. Mahasiswa yang terbiasa berpikir kritis dan terbuka terhadap berbagai
kemungkinan solusi akan lebih adaptif dalam menghadapi persoalan multidimensi di era
global. Oleh karena itu, penerapan pendekatan burhani dan inquiry-based learning dalam
pendidikan Islam tidak hanya relevan, tetapi juga strategis dalam mempersiapkan generasi
intelektual muslim yang mampu bersaing secara global tanpa kehilangan akar nilai-nilai
keislamannya.

b. Keterampilan Argumentasi yang Lebih Kuat

Penerapan diskusi berbasis nalar burhani dalam perkuliahan meningkatkan
kemampuan mahasiswa dalam menyusun argumen rasional yang berbasis bukti.
Keterampilan berpikir kritis dapat ditingkatkan melalui latihan analitis yang sistematis,
terutama dalam membangun argumentasi berbasis logika formal. (Nasution 1995)
menekankan bahwa argumen yang kuat harus memiliki klaim, data, justifikasi, dan
kesimpulan yang logis. Dalam konteks pendidikan Islam, metode ini mirip dengan
pendekatan jadali dalam studi Kalam, yang mengutamakan pembuktian rasional berbasis
dalil aqli dan naqli. Penggunaan diskusi berbasis nalar burhani memiliki dampak signifikan
dalam meningkatkan kemampuan berpikir kritis mahasiswa, terutama dalam ranah
pendidikan tinggi. Pendekatan ini mendorong mahasiswa untuk mengedepankan logika dan
bukti dalam menyusun argumentasi, yang pada akhirnya memperkuat keterampilan
berpikir analitis dan reflektif mereka. Dalam konteks pendidikan Islam, kemampuan ini
menjadi sangat penting karena ajaran Islam tidak hanya bersifat dogmatis, tetapi juga
mengedepankan proses berpikir yang mendalam dan rasional, sebagaimana dicontohkan
oleh para ulama klasik dalam tradisi intelektual Islam. Dengan mengintegrasikan diskusi
berbasis nalar burhani, mahasiswa didorong untuk membangun pemahaman yang lebih
kritis terhadap isu-isu kontemporer dalam Islam dengan tetap berpegang pada prinsip-
prinsip ilmiah dan etika keislaman.

Metode diskusi berbasis nalar burhani merupakan pendekatan strategis dalam
pengembangan kapasitas berpikir mahasiswa, khususnya dalam mengintegrasikan dalil

aqli (rasional) dan dalil naqli (tekstual) secara harmonis. Pendekatan ini menekankan

29



pentingnya argumentasi berbasis logika dan bukti, sehingga mahasiswa tidak hanya
memahami suatu konsep secara tekstual, tetapi juga mampu mengkritisinya secara ilmiah.
Melalui proses diskusi yang terstruktur, mahasiswa dilatih untuk mengidentifikasi premis,
membangun argumen yang koheren, dan mengaitkannya dengan dasar-dasar normatif
keislaman. Dengan demikian, mereka tidak hanya menguasai isi keilmuan secara
substansial, tetapi juga terampil dalam menalar dan menyampaikan gagasan secara
sistematis.

Pendekatan ini juga memberikan ruang untuk membangun sintesis antara wahyu
dan akal. Dalam tradisi keilmuan Islam klasik, seperti yang ditunjukkan oleh para ulama
seperti al-Ghazali dan Fakhruddin al-Razi, penggunaan akal dalam memahami wahyu
merupakan keniscayaan dalam mencapai pemahaman yang mendalam terhadap agama.
Mahasiswa yang terbiasa dengan pendekatan burhani akan lebih mampu menyeimbangkan
dimensi rasionalitas dan spiritualitas dalam berpikir. Mereka tidak hanya menerima
kebenaran secara dogmatis, tetapi memahaminya secara reflektif, sehingga dapat
mengembangkan kesadaran intelektual dan keimanan yang saling menguatkan.

Tujuan akhir dari penerapan metode ini adalah terbentuknya pribadi muslim yang
utuh, yaitu sosok yang mampu berpikir kritis, logis, dan objektif tanpa melepaskan nilai-
nilai keislaman. Pendidikan Islam dalam hal ini tidak sekadar mencetak lulusan yang cerdas
secara akademik, tetapi juga berkarakter kuat dan memiliki komitmen moral. Kemampuan
untuk menjelaskan konsep-konsep keislaman secara rasional dan kontekstual akan
memperkuat peran mahasiswa sebagai agen perubahan dalam masyarakat. Oleh karena itu,
integrasi antara dalil aqli dan dalil naqli melalui pendekatan burhani menjadi kebutuhan
mendesak dalam merespons dinamika intelektual dan tantangan global yang dihadapi umat
Islam saat ini.

Refleksi dan Kesadaran Etis yang Mendalam

Integrasi nalar irfani dalam kurikulum memainkan peran penting dalam membentuk
kesadaran etis mahasiswa. Pendekatan ini memungkinkan mahasiswa untuk tidak hanya
memahami ilmu secara rasional tetapi juga menginternalisasi nilai-nilai spiritual dan etika
dalam pengambilan keputusan. Nasr berpendapat bahwa ilmu harus selalu dikaitkan
dengan dimensi transendental agar tidak sekuler. [lmu yang memiliki kesadaran etis yang

mendalam tidak hanya menjadi alat eksploitasi alam tanpa memiliki nilai moral (Sayyed

30



Husen Nasr 1993). Konsep ini juga memiliki korelasi dengan pemikiran (Al-Ghazali n.d.)
yang menekankan bahwa ilmu harus membawa manfaat bagi kehidupan dan diarahkan
pada tujuan yang lebih luhur, yaitu pencarian kebenaran sejati (haqq al-yagin) . Dalam
konteks pendidikan modern, pendekatan ini mirip dengan transformative learning theory
yang dikembangkan oleh Mezirow (1991), yang menekankan bahwa pembelajaran harus
mampu mengubah cara berpikir dan bertindak individu secara fundamental melalui refleksi
kritis.

Berdasarkan penelitian Haidar Bagir (2018) menunjukkan bahwa pendekatan
berbasis tasawuf dalam pendidikan mampu meningkatkan moral awareness dan
mengurangi bias kognitif yang sering terjadi dalam pengambilan keputusan berbasis emosi
semata. Tasawuf dalam konteks pendidikan tidak hanya sekedar ritual, namun tasawuf
membangun tazkiyatun nafs dan pembinaan moral. Tasawuf membangun inner
consciousness yang menjadi pondasi munculnya moral awareness. Selain itu, tasawuf
dapat membantu paradigma pemikiran mahasiswa yang lebih islami. Hal ini adalah
kebutuhan primer karena pendidikan global lebih cenderung pada paradigma positivistic
yang sekuler.

Namun demikian, implementasi pengembangan kurikulum berbasis trilogi nalar
menghadapi berbagai tantangan yang kompleks dan multidimensional. Salah satu
hambatan utama adalah kesiapan dosen dalam mengadopsi pendekatan ini, baik dari aspek
epistemologi, metodologi, maupun pedagogi. Dosen yang terbiasa dengan model
pembelajaran konvensional cenderung mengalami kesulitan dalam mengintegrasikan tiga
jenis nalar—bayani, burhani, dan irfani—ke dalam strategi pengajaran mereka. Hal ini
disebabkan oleh kurangnya pelatihan yang sistematis dalam memahami dan menerapkan
pendekatan tersebut, serta masih terbatasnya referensi akademik yang dapat dijadikan
acuan dalam menyusun perangkat pembelajaran. Oleh karena itu, pengembangan
kurikulum yang didasarkan pada trilagi nalar arab harus dibangun secara sinergi antara
pendidikan tinggi dan pesantren. Pendidikan pesantren akan memberikan fondasi ilmu
yang didasarkan pada teks-teks, khususnya teks suci yaitu al-Qur’an dan sunnah. Namun
demikian, nalar irfani disisipkan melalui pendidikan tasawuf dan diaktualisasikan dalam
kehidupan sehari-hari. Ketika mahasiswa memasuki perguruan tinggi, maka nalar burhani

diberikan sehingga wawasan ilmiah akan didasarkan pada pondasi nalar bayani dan irfani.

31



Tentu model semacam ini, berbeda dengan model pengembangan kurikulum pada sistem
pendidikan modern yang sekuler. Pendidikan modern hanya didasarkan pada rasionalisme
dan empirisme, sehingga kehilangan makna dari ilmu yang mereka dapatkan.

Berdasarkan teori inovasi pendidikan (Rogers 2003), adopsi suatu model baru
memerlukan fase-fase krusial, mulai dari kesadaran, persuasi, keputusan, implementasi,
hingga konfirmasi. Jika dosen tidak memperoleh dukungan pelatihan yang memadai,
proses internalisasi konsep trilogi nalar dalam pengajaran akan berjalan lambat dan tidak
efektif. Oleh karena itu, diperlukan program pelatihan berkelanjutan yang berbasis pada
pendekatan andragogi (Knowles 1980) di mana dosen diberi kesempatan untuk
mengeksplorasi, mendiskusikan, dan mengimplementasikan model ini secara bertahap
dalam lingkungan akademik mereka.

Selain faktor kesiapan dosen, tantangan lainnya adalah kurangnya bahan ajar yang
secara eksplisit mengakomodasi sinergi nalar bayani, burhani, dan irfani dalam proses
pembelajaran. Kurikulum yang saat ini diterapkan di berbagai institusi pendidikan Islam
masih cenderung bersifat fragmentaris, di mana kajian keislaman lebih berorientasi pada
aspek bayani (tekstual), sedangkan ilmu-ilmu rasional dan empiris lebih berfokus pada
pendekatan burhani. Akibatnya, mahasiswa kurang mendapatkan pengalaman belajar yang
holistik dan integratif. Menurut teori konstruktivisme sosial (Vygotsky 2020) pembelajaran
yang efektif terjadi ketika mahasiswa dapat menghubungkan pengetahuan yang mereka
peroleh dengan konteks kehidupan nyata, serta ketika mereka mampu membangun makna
secara mandiri melalui interaksi dan refleksi. Dalam konteks ini, pengembangan bahan ajar
yang berbasis pendekatan trilogi nalar menjadi suatu keharusan agar mahasiswa dapat
mengembangkan keterampilan berpikir kritis, analitis, dan reflektif secara seimbang.

Selain aspek pedagogis dan materi ajar, faktor struktural dalam sistem akademik
juga menjadi tantangan yang tidak bisa diabaikan. Banyak institusi pendidikan Islam masih
beroperasi dalam kerangka kurikulum yang rigid dan berbasis pada model pengajaran
tradisional. Proses evaluasi akademik pun masih didominasi oleh pendekatan kuantitatif
yang lebih menitikberatkan pada aspek kognitif daripada pengukuran keterampilan berpikir
kritis dan reflektif. Berdasarkan teori perubahan institusional (Letendre and Morphew
1996), resistensi terhadap inovasi dalam sistem akademik biasanya muncul akibat adanya

norma-norma Yyang telah mengakar dalam budaya organisasi. Oleh karena itu,

32



implementasi kurikulum berbasis trilogi nalar membutuhkan kebijakan institusional yang
mendukung, seperti fleksibilitas dalam pengembangan kurikulum, penyediaan sumber
daya bagi penelitian dan inovasi pedagogis, serta sistem evaluasi yang lebih berbasis
kompetensi dan proses berpikir.
Kesimpulannya, penerapan kurikulum berbasis trilogi nalar memberikan dampak
yang sangat positif dalam meningkatkan keterampilan berpikir kritis mahasiswa, karena
mampu mengharmonikan antara pemahaman tekstual (bayani), argumentasi rasional
(burhani), dan refleksi spiritual (irfani). Dengan mengacu pada pendekatan pendidikan
holistik, model ini tidak hanya memperkuat aspek akademik dan intelektual, tetapi juga
membentuk karakter dan spiritualitas mahasiswa secara utuh. Jika didukung dengan
strategi implementasi yang tepat, termasuk pelatihan dosen, pengembangan bahan ajar,
serta kebijakan akademik yang progresif, model ini dapat menjadi paradigma baru dalam
reformasi pendidikan Islam. Dengan demikian, pendidikan Islam tidak hanya mampu
menjawab tantangan zaman yang semakin kompleks, tetapi juga tetap berakar pada tradisi
keilmuan Islam yang autentik. Dalam jangka panjang, pendekatan ini dapat melahirkan
generasi intelektual Muslim yang tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi juga memiliki
kesadaran kritis, etika ilmiah, dan komitmen terhadap pengembangan peradaban Islam
yang berkelanjutan.
Kesimpulan

Penelitian ini menegaskan bahwa implementasi model kurikulum berbasis trilogi nalar—
bayani, burhani, dan irfani—berkontribusi secara signifikan dalam membangun keterampilan
berpikir kritis mahasiswa di perguruan tinggi berbasis pesantren. Pendekatan ini tidak hanya
memperkuat daya analitis dan argumentatif mahasiswa melalui integrasi metode rasional dan
empiris, tetapi juga menanamkan kesadaran etis dan refleksi spiritual yang mendalam dalam proses
pengambilan keputusan akademik maupun kehidupan profesional. Dengan mengharmonikan teori
konstruktivisme sosial, pembelajaran transformatif, dan epistemologi Islam, model ini
menghadirkan pendekatan holistik yang mampu menjembatani tradisi keilmuan Islam dengan
tuntutan pendidikan modern.

Lebih dari itu, keberhasilan implementasi pendekatan ini mencerminkan kesiapan institusi
dalam membangun ekosistem pembelajaran yang adaptif dan inovatif. Penguatan kapasitas dosen,

pengembangan bahan ajar yang integratif, serta kebijakan akademik yang fleksibel dan berbasis

33



kompetensi menjadi faktor kunci dalam mendukung efektivitas model ini. Dengan mengadopsi
strategi yang lebih progresif, institusi pendidikan Islam dapat semakin memperkaya budaya
akademik yang inklusif dan dinamis.

Secara keseluruhan, penelitian ini menawarkan wawasan baru dalam pengembangan
pendidikan Islam yang tidak hanya relevan dengan perkembangan zaman, tetapi juga tetap berakar
kuat pada nilai-nilai keislaman. Pendekatan trilogi nalar berpotensi menjadi paradigma
transformatif dalam reformasi pendidikan Islam, melahirkan generasi intelektual Muslim yang
unggul secara akademik, berintegritas tinggi, serta memiliki kesadaran kritis dan tanggung jawab

sosial yang kuat untuk membangun peradaban yang lebih maju dan berkelanjutan.

34



DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, Amin. 2006. Islamic Studies: Pendekatan Integratif-Interkonektif. Y ogyakarta: Pustaka
Pelajar.

Abdullah, M. Amin. 2006. Islam Sebagai llmu: Epistemologi, Metodologi, Dan Etika. Y ogyakarta:
IRCiSoD.

Acikgeng, Alparslan. 2003. “HOLISITIC APPROACH TO SCIENTIFIC TRADITIONS.” 1(1):
99-114.

Aisyah Elvina Sari, Amril Mansur. 2025. “Analisis Pemikiran Nalar Bayani, Burhani, Dan Irfani
Dalam Perspektif Filsafat Muhammad Abid Al-Jabiri 1.” : 545-56.

Al-Attas, S.M. Naquib. 1995. Prolegomena to the Metaphysics of Islam: An Exposition of the
Fundamental Elements of the Worldview of Islam. Kuala Lumpur: ISTAC.

Al-Ghazali, Abu Hamid. 7hya’ Ulumuddin. Bairut: Darul Ilmiah.

Al-Jabiri, Muhammad Abid. 2011. Bunyat Al- ‘Aql Al- ‘Arabi. Bairut: Markaz Dirasat al-Wihda al-
‘Arabiyah.

Arkoun, M. 2002. The Unthought in Contemporary Islamic Thought. London: Saqi Books.

ASHUR, MUHAMMAD AL-TAHIR IBN. 2019. Ibn Ashur /bn Ashur.

Asy-Syatibi, 1. AI-Muwafaqat Fi Ushul Al-Shariah. Bairut: Dar al-Ma’rifah.

Auda, Jasir. 2007. Magasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach.
London: IIIT.

Az-Zuhaili, Wahbah. 2006. Usul Al-Figh Al-Islami. Damaskus: Dar al-Fikr.

BIRGILI, Bengi. 2015. “Creative and Critical Thinking Skills in Problem-Based Learning
Environments TT - Creative and Critical Thinking Skills in Problem-Based Learning
Environments.” Journal of Gifted Education and Creativity 2(2).

Bloom, Bunyamin S. Taxonomy of Educational Objectives: The Classification of Educational
Goals. Handbook I: Cognitive Domain. New York: David McKay Company.

Braun, Virginia, and Victoria Clarke. 2008. “Using Thematic Analysis in Psychology,Qualitative
Research in Psychology.” Journal of Chemical Information and Modeling 3(2).

Brown, Jonathan. 2018. “Hadith: Muhammad’s Legacy in the Medieval and Modern World.”
Foundations of Islam 204.

Dewey, John. 1916. Democracy and Education. New York: Macmillan.

Esposito, John L. 2011. What Everyone Needs to Know about Islam What Everyone Needs to
Know about Islam.

Fakhri, Majid. 2002. A History of Islamic Philosophy. New York: Columbia University Press.

Fazlurrahman. 2008. “The Garden of Truth: The Vision and Promise of Sufism, Islam’s Mystical
Tradition.” Choice Reviews Online 45(07).

Fazrul, Rahman. 1984. 58 Archives de Sciences Sociales des Religions Islam and Modernity.
Transformation of an Intellectual Tradition.

Guba, Egon G, and Yvonna S Lincoln. 2001. “guidelines and checklist for constructivist (a . K .
A . Fourth generation ) evaluation.” Evaluation (November).

Gutas, Demitri. 2001. Avicenna and the Aristotelian Tradition: Introduction to Reading
Avicenna’s Philosophical Works. Leiden: Brill.

Heer, Nicholas, and Seyyed Hossein Nasr. 1993. “Knowledge and the Sacred.” Philosophy East
and West 43(1).

Hourani, G. F. 1991. Islamic Rationalism: The Ethics of 'Abd Al-Jabbar. Oxford: Oxford

35



University Press.

Junining, Esti, Widya Caterine Perdhani, Moh. Hasbullah Isnaini, and Nuria Setiarini. 2022.
“Critical Thinking Levels of EFL Undergraduate Students of Universitas Brawijaya.” Jurnal
Pendidikan Progresif 12(3).

Kamali, Mohammad Hashim. 2017. Shari’ah Law: An Introduction.

Knowles, Malcolm S. 1980. “The Modern Practice Of Adult Education , From Pedagogy to
Andragogy What Is Andragogy ?” Business.

L. S. Vygotsky. 2020. “Mind in Society: The Development of Higher Psychological Processes.”
Accounting in Australia (RLE Accounting).

Laila Siregar, Hapni. 2024. “Analisis Pengembangan Kemampuan Berpikir Kritis Mahasiswa
Dalam Mata Kuliah Pendidikan Agama Islam.” Jurnal IHSAN Jurnal Pendidikan Islam 2(2):
134-50.

Letendre, Gerald, and Christopher Morphew. 1996. “Institutions and Organizations.” Management
Learning 27(4).

Mawikere, Marde Christian Stenly. 2020. “Book Review: Desain Pendidikan Karakter: Konsepsi
Dan Aplikasinya Dalam Lembaga Pendidikan.” EDULEAD: Journal of Christian Education
and Leadership 1(2).

Mustakim, Bagus. 2019. “PEMIKIRAN ISLAM MUHAMMAD ABED AL-JABIRI: Latar
Belakang, Konsep Epistemologi, Urgensitas Dan Relevansinya Bagi Pembaruan Kurikulum
Pendidikan Agama Islam.” JRTIE: Journal of Research and Thought of Islamic Education
2(2): 191-211.

Nasr, Sayyed Husen. 2005. “The Heart of Islam: Enduring Values for Humanity.” International
Journal of Middle East Studies 37(4).

. 2006. Islamic Science: An Illustrated Study. Chicago: World Wisdom.

Nasr, Seyyed Hossein. 2006. Islamic Philosophy from Its Origin to the Present: Philosophy in the
Land of Prophecy. United States: State University of New York Press (SUNY Press).

Nasution, Harun. 1995. Islam Rasional: Gagasan Dan Pemikiran. Bandung: Mizan.

Podgorski, Frank R., and William A. Graham. 1989. “Beyond the Written Word: Oral Aspects of
Scripture in History of Religion.” Asian Folklore Studies 48(2).

Richard, Yann. 1984. “Islam and Modernity. Transformation of an Intellectual Tradition.”
Archives de Sciences Sociales des Religions 58(2).

Rogers, Everett M. 2003. Diffusion of innovations (5th ed.). [B] New York: Free Press Diffusion
of Innovations (5th Ed.), [B] New York: Free Press.

Sholehah, Amanatus, Aprilia Dian Pertiwi, and Firaditia Yudianti. 2023. “Studi Literatur
Penggunaan Pendekatan Socio Scientific Issue Untuk Membentuk Generasi Indonesia Yang
Kritis.” ScienceEdu 5(2).

Street, T. 2009. Arabic Logic,” in Handbook of the History of Logic. Amsterdam: Elsavier.

Ulliyah, Anggun Khafidhotul et al. 2024. “Perbedaan Epistemologi Bayani, Irfani Dan Burhani
Dalam Pemikiran Islam.” Revorma: Jurnal Pendidikan dan Pemikiran 4(1): 33—44.

36



