
 

Murid 
Vol 1, No 3, Nopember 2024                                    267 

 

 

 

 

NILAI-NILAI SOSIAL DAN KEAGAMAAN DALAM TRADISI 

MAYANGI SEBAGAI NUANSA KEARIFAN LOKAL 

 
Suferi Andriantoro1, Ida Latifatul Umroh2 , Mahbub Junaidi3 

Universitas Islam Darul Ulum Lamongan 

*Corresponding author: suferiandriantoro58@gmail.com 

ARTICLE INFO 
 

ABSTRACT 

Article history 
Received:25-08-2024 
Revised:07-09-2024 
Accepted:20-09-2024 

  
The mayangi tradition is also called the ruwatan sukerta 
tradition, which in general can be interpreted as a 
traditional ceremony carried out with the aim of 
eliminating all forms of bad luck or all forms of bad 
possibilities that occur to people who must be ruwat or 
mayangi. The objectives of this research are: (1) to find 
out the implementation of the mayangi tradition 
(2) to know the social and religious values in the 
mayangi tradition (3) to know the implications of the 
mayangi tradition in the preservation of local wisdom. 
The research method used by researchers in this study is 
a qualitative method. Where in collecting data using 
interview, observation and documentation methods. 
The results of this study are (1) the steps of 
implementing the mayangi tradition are as follows, 
preparing the conditions or offerings of mayangi, 
kendurian, shadow puppet shows and watering 
setaman flowers (2) Social values in the mayangi 
tradition are cooperation, compassion, responsibility 
and harmony of life. Religious values in the mayangi 
tradition are the value of faith, the value of worship and 
the value of akhlaq. (3) The implication of the mayangi 
tradition for the preservation of local wisdom is the 
mayangi tradition as a form of effort in preserving 
culture. 
 
 

Keywords 
Social Value 
Religion 
Mayangi Tradition 
Local Wisdom 
 
 
 
 

 



 

Murid 

Vol 1, No 3, Nopember 2024      268 
 

   

 Introduction 

Negara Indonesia adalah negara yang terdiri dari berbagai pulau dengan 
berbagai macam suku bangsa, budaya dan agamanya. Maka dengan kondisi dan 
situasi lingkungan yang ada, mereka memiliki peran untuk melahirkan ide-ide 
dalam proses penciptaan suatu kebudayaan dan tradisi. Kementerian pendidikan, 
kebudayaan, riser dan teknologi menetapkan warisan budaya tak benda sebanyak 
1728. Hal ini meliputi 491 warisan budaya yang berkaitan dengan adat istiadat 
masyarakat, ritus dan perayaan, 440 warisan budaya yang berkaitan dengan 
kemahiran dan kerajinan tradisional, 75 warisan budaya yang berkaitan dengan 
pengetahuan dan kebiasaan perilaku mengenai alam semesta, 503 warisan budaya 
yang berkaitan dengan seni pertunjukan dan 219 warisan budaya tradisi, lisan dan 
ekspresi.(indonesiabaik.id diakses 15 maret 2023, n.d.) 

Keberagaman yang ada pada suatu bangsa atau masyarakat tertentu dalam 
kaca mata Islam merupakan sebuah sunnatullaoh dan juga sebagai salah satu 
tanda-tanda keagungan tuhan, hal ini sesuai dalam salah satu ayat yang ada di 
dalam Al-Quran surat AL-hujarot ayat 13: 

ٰٓايَُّهَا ك مُْ انَِّا النَّاسُ  ي  نُْ خَلقَْن  ا نْث ى ذكََرُ  م ِ ك مُْ وَّ قبََاۤىِٕلَُ ش ع وْبًا وَجَعَلْن  ُ لِتعََارَف وْا وَّ ىك مُْ اٰللُِّ عِنْدَُ اكَْرَمَك مُْ اِنَُّ ۚ  اِنَُّ اتَقْ   عَلِيْمُ  اٰللَُّ ۚ 

 (.QS. Ghofir [59] :61, n.d)خَبيِْرُ 

Artinya : “wahai manusia! Sesungguhnya kami telah menciptakan kalian semua 
dari seorang laki-laki dan perempuan, kemudian kami jadikan kalian semua 
berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar kalian saling mengenal. Sesungguhnya 
yang paling mulia di antara kalian di sisi Allah ialah orang yang paling bertaqwa. 
Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui, maha  teliti.(Agama, n.d.) 

   Ayat di atas menunjukan bahwasanya adanya perbedaan suku bangsa, ras, 
golongan, tradisi atau adat istiadat  merupakan suatu kekayaan bangsa yang tak 
ternilai harganya, yang  harus dilestarikan dan juga harus dijaga dengan baik agar 
tidak terkikis oleh kemajuan zaman dan juga teknologi. Sebab bangsa yang besar 
ialah bangsa yang mampu menghargai dan melestarikan budayanya.(Rofiq, 2019) 

   Kebudayaan merupakan warisan sosial yang dimiliki oleh suatu masyarakat, 
nilai-nilai yang terkandung dalam sebuah kebudayaan hendaknya harus selalu 
dijaga dan dijunjung tinggi demi kelangsungan hidup masyarakat tertentu. 
Kebudayaan akan melahirkan sebuah tradisi yang dilakukan secara turun 
temurun. Tradisi merupakan sebuah fenomena kebudayaan yang masih 
dilestarikan oleh suatu kelompok masyarakat terkini.(Hidayatulloh & 
Rochmawati, 2020) Sebagaimana dalam praktek tradisi kebudayaan, senantiasa 
memperlihatkan makna dan nilai-nilai tertentu, entah itu nilai sosial, nilai agama, 
ataupun nilai kearifan lokal. 



 

Murid 

Vol 1, No 3, Nopember 2024      269 
 

   

     Pulau Jawa merupakan pulau dengan jumlah penduduk paling banyak di 
Indonesia. Dalam buku Feri Taufiq El-Jaquene memaparkan bahwa penduduk 
Jawa atau suku Jawa menjadi suku terbesar di Indonesia dengan jumlah 
penduduk 120 juta atau sekitar 45%.(EL-jaquene, 2019) Dengan jumlah penduduk 
yang padat maka tidak heran jika suku Jawa dikenal dengan suku yang 
mempunyai berbagai macam budaya dan tradisi. Sejarah perkembangan budaya 
Jawa telah mengalami akulturasi dengan berbagai bentuk kultur yang ada. Oleh 
karena itu, corak dan bentuk tradisi yang ada diwarnai oleh berbagai unsur 
budaya yang beraneka macam.(Amin et al., 2020) Hal ini terjadi karena budaya 
dan tradisi dipengaruhi oleh suatu kepentingan agama maupun politik. 

    Salah satu tradisi yang melekat pada masyarakat Jawa adalah tradisi mayangi. 
Tradisi mayangi disebut juga dengan tradisi ruwatan sukerta, yang mana secara 
umum dapat diartikan sebagai upacara adat yang dilakukan dengan tujuan untuk 
menghilangkan segala bentuk kesialan atau segala bentuk kemungkinan-
kemungkinan buruk yang terjadi pada orang yang harus diruwat atau 
dimayangi.(Rahmawati, 2020) Kata ruwatan berasal dari bahasa Jawa yaitu “luwar 
saka panandhang, luwar saka wewujudan kang salah”, yang artinya adalah terbebas 
dari wujud yang salah.(risa winanti, 2022) Tradisi ini merupakan tradisi yang 
sangat populer beberapa abad silam, sebelum Islam masuk ke Jawa. Keberadaan 
tradisi mayangi atau ruwatan ini telah dipercaya oleh ahli sejarah dan merupakan 
bawaan dari budaya Hindu-Buddha yang masuk ke Indonesia khususnya pulau 
Jawa. Setelah Islam masuk ke Jawa tradisi ini mengalami akulturasi antara agama 
Hindu-Budha dan Islam. 

    Mayangi atau ruwatan hingga saat ini dianggap sebagai solusi terampuh, 
menurut kepercayaan masyarakat Jawa. Daya mistis yang ditimbulkan dari ritual 
ini adalah mendapat perlindungan yang maha kuasa dari segala bentuk kejahatan 
yang akan merusak atau mencelakakan diri manusia. Masyarakat Jawa yang 
senatiasa mengilhami dan mempercayai mitos-mitos tersebut kemudian 
menjadikan acara mayangi atau ruwatan sebagai acara yang wajib dilakukan dan 
menjadi hal yang bersifat sakral dalam menghubungkan diri dengan Tuhan dan 
dunia ghoib. Namun pelaksanaan tradisi ini, sudah jarang dilakukan pada zaman 
sekarang. Banyak masyarakat Jawa sekarang berfikir realitis, tetapi bukan berarti 
masyarakat Jawa pada zaman dulu tidak berfikir realitis. Pada zaman sekarang 
banyak masyarakat Jawa yang meninggalkan adat-istiadat Jawa yang dianggap 
sebagai suatu hal yang berat untuk dilakukan, akan tetapi bagi mereka yang 
masih memiliki kepercayaan akal tentang mitos yang dirumorkan tentu mereka 
akan melakukan upacara mayangi atau ruwatan. 



 

Murid 

Vol 1, No 3, Nopember 2024      270 
 

   

     Acara ruwatan tersebut biasa dilakukan oleh masyarakat di Desa Kesongo, 
Kecamatan Kedungadem, Kabupaten Bojonegoro. Desa Kesongo merupakan desa 
yang menjadi pembatas antara kabupaten Bojonegoro dan Lamongan. Masyarakat 
desa ini masih memiliki kepercayaan akan mitos-mitos yang terjadi pada diri 
manusia dan mewajibkan untuk diruwat atau dimayangi. Orang-orang yang 
diruwat atau dimayangi disebut dengan orang-orang sukerta. Orang-orang 
sukerta adalah orang yang semasa hidupnya mendapat kesialan-kesialan atau 
musibah yang datang bertubi-tubi. Oleh karena itu masyarakat Desa Kesongo 
mewajibkan orang orang yang mendapat julukan sukerta harus diruwat atau 
dimayangi, agar mereka terbebas dari segala bentuk kemungkinan-kemungkinan 
buruk yang terjadi.(Husna, 2020) 

Method 

Metode penelitian yang digunakan oleh peneliti dalam penelitian ini adalah 
metode kualitatif. Penelitian kualitatif adalah jenis penelitian yang 
mengeksplorisasi dan memahami makna sejumlah individu atau sekelompok 
orang yang berasal dari masalah sosial. Penelitian kualitatif secara umum dapat 
digunakan untuk penelitian tentang kehidupan masyarakat, sejarah, tingkah laku, 
konsep atau fenomena, masalah sosial dan lain-lain. Salah satu alasan mengapa 
menggunakan pendekatran kualitatif adalah metode kualitatif dapat menemukan 
dan memahami apa yang tersembunyi dibalik fenomena yang kadangkala 
merupakan suatu yang untuk dipahami.(creswell, 2016) 

Jenis penelitian yang digunakan oleh peneliti dalam penelitian ini adalah 
fenomologi, yang mana fenomologi mempunyai makna menjelaskan atau 
mengungkap makna konsep atau fenomena pengalaman yang didasari oleh 
kesadaran yang terjadi pada beberapa individu.(Abdussamad, 2021) Adapun 
teknik pengumpulan data dalam penelitian ini ialah observasi, wawancara dan 
dokumentasi 

Result and Discussion 

A. Pelaksanaan tradisi mayangi di Desa Kesongo Kecamatan Kedungadem 
Kabupaten Bojonegoro   

Sebelum melakukan tradisi mayangi, maka ada syarat-syarat yang harus 
dipenuhi. Dalam aturannya ada banyak syarat yang harus dipenuhi mulai dari 
kepala sapi, kepala kerbau dan lain sebagainya. Namun kaitannya dengan syarat 
mayangi atau ruwatan yang dilakukan Dalang Subari, telah diringkas atau 
diambil intinya saja dengan alasan tidak terlalu memberatkan masyarakat yang 
melakukan ruwatan. 

Tabel 1 Syarat-syarat mayangi 
Sego golong Kupat/lepet Pari segedeng  
Sego buket Pasung/procot Klopo sekancet 
Sego kabuli Pleret/polopendhem Kembang setaman 
Sego ruwah Apem/waluh Bubak kawah 
Sego buceng Karok gringseg Kloso/bantal 
Sego kirim Pitik urip Jarik /mori 



 

Murid 

Vol 1, No 3, Nopember 2024      271 
 

   

 dungo 
Ketan towo  Garu /luku 
Jenang tolak Rujak legi  
Jenang sengkolo Rujak kecut  
Jenang menir Gedang setangkep  
Jenang ombak  Tebu 2 biji  
Jenang prapatan Lele 2ekor  
Jenang abang  Ngaron 1  

 
1. Sego Golong adalah hidangan berupa nasi yang dibungkus kecil-

kecil, biasanya berjumlah 7 atau 9.(Purwaningrum & Ismail, 2019) 
Sego golong ini biasa disajikan dalam acara-acara keagamaan atau 
upacara adat masyarkat Jawa. Hal ini yakini bahwa sego golong 
merupakan simbol penghormatan kepada sang yasa jagat ( yang 
menciptakan langit dan bumi ), pasaran limo, dino pitu, sasi rolas, 
tahun wolu dan windu papat. Selain itu penggunaan sego golong ini 
diharapkan agar orang yang membuat acara selamatan atau upacara 
adat selalu diberi keselamatan dan berhasil meraih apa yang dicita-
citakan.(Giri MC, 2010)  

2. Sego Buket adalah nasi yang diletakan di sebuah nampan dengan 
berbagai macam lauk pauk. Sego buket ini melambangkan 
keseluruhan hidup manusia  yang harus senantiasa saling berbagai.  

3. Sego Kabuli adalah nasi gurih yang dicampur dengan ikan atau 
daging yang berminyak.(Nurlina, 2020) Makna dari Sego Kabuli 
ialah merupakan sebuah do’a bil isarat bahwasanya doa atau hajatan 
yang dilakukan dikabulkan oleh Allah SWT. 

4. Sego Ruwah adalah sejenis makanan yang dihidangkan untuk 
menghormati bulan Ruwah sperti, kolak, ketan dan apem. Adapun 
makna dari kolak, ketan dan apem ialah sebagai simbol kebulatan 
tekat untuk mendekatkan diri kepada Allah SWT serta meminta 
pertolongannya.(Santo, 2023) 

5. Sego Buceng adalah nasi berbentuk kerucut atau biasa disebut 
dengan nasi tumpeng. Sego buceng ini merupakan dari gunung 
yang tinggi, dimana masyarakat Jawa selalu memberi tempat tinggi 
bagi sesuatu yang mulia dalam artian sebagai bentuk penghormatan 
kepada yang maha Esa.(Relin D.E., 2022) 

6. Sego Kirim Dungo adalah makanan yang disajikan pada upacara 
adat atau tasyakuran. Sego kirem dungo meliputi nasi yang 
dicampur bumbu dan sayuran.  

7. Ketan Towo adalah beras ketan yang belum diolah menjadi 
makanan. Ketan dalam istilah masyarakt sendiri memiliki arti 
ngeraket ikatan (merekatkan ikatan). Dimaknai sebagai simbol 
perekat tali persaudaraan.(Pranyawan, 2024) 

8. Jenang tolak adalah bubur yang dibuat dengan tujuan menolak 
segala bentuk kesialan. 

9. Jenang Sengkolo adalah bubur yang dibuat dengan tujuan 
membuang segala bentuk keburukan. 



 

Murid 

Vol 1, No 3, Nopember 2024      272 
 

   

 10. Jenang Menir adalah bubur ytang dibuar dari bahan meniran beras. 
11. Jenang Ombak adalah bubur putih yang beri sebuah air gula merah. 
12. Jenang Prapatan adalah Jenang yang dibuat dari bahan baku alami 

seperti tepung beras ketan, santan kelapa dan gula. Makna dibalik 
jenang prapatan adalah sebagai simbol rasa syukur dan harapan 
serta simbol doa dan persatuan. 

13. Jenang Abang adalah jenang terbuat dari beras yang diberi garam 
dan gula jawa yang berwarna merah. Berkaitan dengan warna 
makanan, khususnya warna jenang ini, sebutan warna merah adalah 
merah gula jawa yang dalam realisasinya adalah cokelat. Warna 
merah menyimbolkan keberanian. Keberanian di sini dikaitkan 
dengan pengusiran roh-roh jahat pembawa bencana dan pengaruh 
buruk bagi keluarga. Jadi, dengan sesaji berupa jenang abang 
diharapkan pelaku wilujengan mendapatkan keselamatan dari 
gangguan roh-roh jahat.(Baehaqie, 2019) 

   Berdasarkan hasil observasi dengan dalang Subari, setelah semua persyaratan 
terpenuhi maka yang dilakukan selanjutnya adalah tasyakuran atau biasa disebut 
kenduri. Masyarakat menyebut kenduri secara umum dengan sebutan selamatan 
atau kenduren. Kenduren adalah suatu acara berdoa dengan mengundang 
beberapa tetangga dan kemudian para undangan diberikan bingkisan yang telah 
disediakan. Hal ini dilakukan untuk meminta keselamatan dalam menjalani 
prosesi tradisi mayangi. Menurut pandangan Islam kenduri merupakan bentuk 
dari sedekah, dilihat dari pelaksanaan kenduri yakni memberikan hidangan yang 
berupa makanan. Hidangan makanan tersebut merupakan bentuk dari sedekah 
yang diberikan secara ikhlas hanya untuk meminta ridho dan keselamatan pada 
Allah SWT.(Fuad et al., 2022a) Hal ini juga sesuai dengan hadis nabi dalam kitab 
Tanqihul Qaul Al-Hatsits yang berbunyi: 
ُالع ُ       ل  البلَاءَُوَت طَوِ  دُُّ ترَ  دقََةُ  مْروقالُصلىُاللهُعليهُوسلم:ُالصَّ  
Yang artinya: Nabi Muhammad bersabda, sedekah itu menolak balak dan memanjangkan 
umur.(Marzuki, 2021) 
   Setelah acara kenduri selesai, langkah selanjutnya adalah pagelaran wayang 
kulit dengan lakon murwakala atau kisah hidup Bathara Kala. Bathara Kala dalam 
pagelaran wayang adalah wujud dari musibah atau sumber malapetaka yang ada 
pada diri manusia. Menurut Ragil Pamungkas sosok Bathara kala merupakan 
sosok yang baik tapi buruk. Karena Bathara adalah nama dari dewa kelas atas dan 
Kala memiliki arti jelek. Kala juga diartikan sebagai waktu, seperti dalam 
penyampaian dalam bahasa Jawa “wes dumugi ing mangsa kala” (sudah sampai 
pada waktunya). Dimangsa kala juga berarti dimakan sang waktu yang terus 
berjalan. Hal ini dapat dijabarkan bahwa segala sesuatu yang ada di dunia ini 
akan termakan waktu atau usia. Orang-orang yang tidak dapat memanfaatkan 
waktunya dengan baik adalah orang yang merugi.misalnya malas, bodoh karena 
tidak mau belajar. Maka orang orang seperti ini adalah orang yang disebut 
dengan sebutan sukerta.(Pamungkas, 2008) 
   Bathara Kala dalam pagelaran wayang juga disimbolkan menjadi dewa yang 
memakan manusia. Akan tetapi manusia yang dimakan Bathara Kala adalah 
manusia dengan julukan sukerta. Yang mana anak sukerta ini telah dijelas pada  
bab dua diatas. Untuk mencegah Bathara Kala memangsa manusia, maka jalan 
satu-satunya adalah ruwatan atau mayangi. Dimana mayangi ini hanya bisa 



 

Murid 

Vol 1, No 3, Nopember 2024      273 
 

   

 dilakukan oleh seorang dalang sejati, yang mempunyai kemampuan membaca 
mantra yang ada dalam tubuh Bathara Kala. Yang mana peneliti menemukan 
bahwa mantra dalam tubuh Bathara Kala adalah mantra sampurnaning puja, mantra 
carako walik, dan mantra sastro ing celak. Berikut adalah bunyi mantra yang ada di 
tubuh Bathara Kala : 
Bismillahirohmanirohim. ashadu alla illa haillallah wa ashadu anna 
muhammadarosulullah.3x. bismillahirohmanirohim, ingsun angluwari 
putronipun.............(nama bapak dan ibu) engkang nami ..........(nama anak) dino .........ono 
ing deso..... lemek ku nabi, kemulku wali, sopo seng mayungi aku? Gusti Allah. Wong 
sengojo olo seng kuoso seng mbalekno. Sluman slumun slamet kersane Allah. 
Bismillahirohmanirohim barang abang podo nyimpang, barang putih podo nyingkreh, 
barang ireng podo meneng, meneng kersaning Allah. 
Bismillahirohmanirohim blabakan wesi badan e Bathara Kolo, banyu kringet e Bathara 
Kolo, angin nafas e Bathara Kolo, ketuk sirah e Bathara Kolo, duk rambute Bathara suryo 
kembar mripate Bathara Kolo, gluduk suorone Bathara Kolo, tembogo kulite Bathara Kolo, 
kawat timah balung sum-sum e Bathara Kolo, palu sikul e Bathara Kolo, geraji derijine 
Bathara Kolo, linggis garis e Bathara Kolo, pecok tungkak e Bathara Kolo, sluman-slumun 
slamet, slamet kersaning Allah. 
Bismillahirohmanirohim, salam alaikum salam. Hong, prayoganiro sang hyang akasa 
lawan pertiwi. Mijil yoganiro sang agilang-gilang ing siti. Binuwang aneng samodra. 
Kumambang lambak-lambak. Ana daging dudu daging. Ana getih dudu getih. Aranmu 
sang kamasalah. Akiris akilomoyo. Kadyo manik samustiko. Gya murup angalad-halad. 
Nekakaken prabawa. Ketuk lindhu lan prahara. Lesus anggung aliweran. Geger pater tan 
pantara. Murup ingkang kalarodra. Gumesang aneng triloka. Nguniweh kang padma 
cakra. Nguniweh Bathara Guru. Awignam astuna sidam.  

Ha – na – ca – ra – ka. 
Da - ta – sa – wa – la. 
Pa – da – ja – ya – nya 
Ma – ga – ba – tha – nga 
Nga – tha – ba – ga – ma 
Nya – ya – ja – da – pa 
La – wa – sa – ta – da 
Ka – ra – ca – na – ha, Allahu-Allahu 

Bismillahirohmanirohim, salam alaikum salam. Sang kala lumreng lara. Wisnu keno ing 
loro. Lungguh ing otot lan amperu. Kang alara mulyo. Mulyo dening Bathara Guru. Guru 
keno ing loro. Lungguh ing tutuk. Turune malumah. Lan saranduning awak. Kang alara 
mulyo. Mulyo deneng sang hyang wenang. Sang hyang wenang keno tan keno ing loro. 
Marang sang hyang tunggal. Kumpul panuggaling rasa. Roso tunggal lan jati. Jati 
tunggal lan roso. Roso jati mulyo. Mulyo engkang waseso.. Hong awignam astuna 
masiddam. 
Bismillahirohmanirohim, sun amuji si jabang bayine bathara kolo, biso lerep, biso 
jumeneng meneng tanpo iso ngucap. 
Setelah pembacaan mantra pada tubuh Bathara Kala dibacakan maka dilanjut 
dengan tarik kupat. Tarik kupat menjadi simbol bahwa semua bentuk kesialan, 
musibah atau hal-hal buruk yang ada pada diri anak yang diruwat telah dibuang, 
sehingga anak yang tadinya disebut dengan julukan sukerta sudah menjadi anak 
yang suci atau tidak lagi disebut dengan julukan sukerta. Prosesi tradisi mayangi 
yang terakhir adalah siraman banyu kembang setaman. Hal ini dilakukan karena 
sebagai simbol bahwa anak-anak yang diruwat atau dimayangi telah disucikan. 



 

Murid 

Vol 1, No 3, Nopember 2024      274 
 

   

  
B. Nilai-nilai sosial dan keagamaan dalam pelaksanaan tradisi mayangi di Desa 

Kesongo Kecamatan Kedungadem Kabupaten Bojonegoro   
a. Nilai sosial 

Nilai sosial adalah sesuatu yang menjadi ukuran penilaian terhadap pantas 
tidaknya perilaku seseorang dalam kehidupan bermasyarakat, sehingga 
dapat diterima secara luas oleh masyarakat tentang apa yang baik dan apa 
yang buruk. Menurut Notonegoro dalam Norlaila menyatakan bahwa nilai 
sosial dibagi menjadi tiga macam yakni nilai material nilai vital dan nilai 
kerohanian. Nilai material merupakan usaha manusia untuk memenuhi 
kebutuhan fisiknya. Nilai vital merupakan segala sesuatu yang bermanfaat 
bagi manusia untuk menjalankan aktivitas atau kegiatan. Nilai kerohanian 
merupakan segala sesuatu yang berhubungan dengan kebutuhan rohani 
manusia.(Norlaila Norlaila et al., 2022) Dalam pelaksanaan tradisi mayangi, 
terdapat beberapa nilai sosial yang terkandung didalamnya, antara lain 
adalah sebagai berikut: 
1. Gotong royong 

Nilai gotong royong merupakan salah satu nilai sosial yang ada dalam 
tradisi mayangi. Hal ini dibuktikan, dalam pelaksanaan tradisi 
mayangi, tetangga sekitar turut serta membantu keberlangsungan 
pelaksanaan tradisi tersebut. Dari ibu-ibu yang membantu memasak 
guna sungguhan para tamu, dan bapak-bapak yang turut serta 
membantu menghidangkan masakan ke para tamu dan penonton. 
Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia gotong royong memiliki arti 
bekerja sama, tolong menolong dan saling bantu membantu. Gotong 
royong juga dapat diartikan sebagai kegiatan sukarela yang dilakukan 
masyarakat dalam bentuk kerja sama dan saling tolong menolong 
dalam menyelesaikan pekerjaan atau suatu masalah.(Setyawan, 2021) 
Al-Quran sendiri menyuruh umat islam untuk saling tolong-menolong 
sesama manusia, hal ini dibuktikan oleh salah satu ayat Al-Quran yang 
berbunyi: 

ثمِْ وَالْعدُْوَ  انِ وَتعَاَوَنوُْا عَلَى الْبرِِِّ وَالتَّقْوٰىۖ وَلََ تعَاَوَنوُْا عَلَى الَِْ  
 Artinya: Tolong-menolonglah kamu dalam hal kebaikan dan taqwa, dan 

jangan tolong-menolong dalam hal bebuat dosa dan permusuhan.(QS. Al- 
Maidah [5] : 2, n.d.) 

   Dari ayat diatas dapat dijelaskan bahwa Al-Quran sendiri menyuruh 
umat manusia untuk saling tolong-menolong dalam segala hal yang 
bersifat baik. Hal ini telah dipraktekan oleh masyarakat Jawa sejak 
zaman dahulu. Terlebih oleh masyarakat Desa kesongo, apabila ada 
tetangga yang memiliki suatu hajadtan maka banya tetangga yang siap 
gotong royo membantu. 

2. Tanggung jawab  
  Nilai tanggung jawab juga merupakan nilai yang terkandung dalam 

pelaksanaan tradisi mayangi. Tanggung jawab disini diartikan sebagai 
tanggung jawab kepada keluarga terlebih lagi tanggung jawab orang 
tua kepada anaknya. Orang tua memiliki tanggung jawab penuh untuk 
melindungi, membesarkan dan mendidik anaknya.(Yuhani`ah, 2022) 
Dalam upaya melindungi anak-anak, orang tua di Desa Kesongo 



 

Murid 

Vol 1, No 3, Nopember 2024      275 
 

   

 melakukan prosesi ruwatan sukerta atau biasa disebut dengan 
mayangi.  

  Hal ini dilakukan sebagai bentuk dari tanggung jawab orang tua 
dalam melindungi anaknya dari sesuatu yang bersifat negatif. Bukan 
hanya tanggung jawab orang tua saja, tetapi ada banyak kalangan yang 
memiliki tanggung jawab, diantaranya adalah Dalang ruwatan juga 
memiliki tanggung jawab memimpin berjalannya tradisi mayangi. 
Selain itu ketika dalang ruwatan melalukan tradisi mayangi pada anak 
sukerta maka secara tidak langsung dalang ruwatan akan menjadi 
orang tua angkat bagi anak sukerta. Ada juga yang bertanggung jawab 
mengatur sistem, menyiaapkan panggung. 

  Dengan adanya penjabaran diatas maka dapat disimpulkan bahwa 
tradisi mayangi memiliki nilai tanggung jawab didalamnya. Dimana 
nilai tanggung jawab ini diemban oleh beberapa kalangan dari orang 
tua, dalang ruwatan bahkan sampai tukang sound sistem dan 
panggungnya. 

3. Kasih sayang  
  Arifin dalam Yuspina menjelaskan bahwa, peran orang tua dalam 

keluarga dapat dibedakan menjadi dua bagian yaitu orang tua sebagai 
pendidik dalam keluarga, dan orang tua berfungsi sebagai pemelihara 
dan pelindung.(Aprija, 2020) Tradisi mayangi merupakan usaha orang 
tua untuk melindungi anaknya. Maka dapat disimpulkan bahwa tradisi 
mayangi adalah wujud dari kasih sayang orang tua kepada anaknya, 
sebagai upaya melindungi dan mendoakan keselamatan selalu 
menyertai anaknya. Kasih sayang adalah perasaan yang timbul atas 
dasar cinta dan kepedulian kepada sesama manusia. Kasih sayang ini 
dapat ditunjukan dari orang tua ke anaknya, dari teman, sahabat 
ataupun kekasihnya. 

4. Keserasian hidup  
  Nilai keserasian hidup ini meliputi keadilan, toleransi, kerja sama 

dan demokratis. Nilai keserasian hidup yang ada dalam tradisi 
mayangi ialah toleransi.(Rozie, 2019) Tradisi mayangi merupakan 
akulturasi dari agama Hindhu-Budha dengan agama Islam. Yang mana 
dalam pelaksanaannya banyak kaula muda dan orang tua yang 
berkumpul mengikuti prosesi tradisi mayangi tersebut. Ayu Melinda 
Putri menjelaskan dalam skripsinya bahwa, tradisi mayangi atau 
ruwatan memiliki nilai keserasian hidup dalam artian bahwa upacara 
tradisi mayangi membantu masyarakat jawa menjaga keberlangsungan 
hidup yang seimbang. Dengan melakukan mayangi, masyarakat jawa 
berharap agar hidup mereka dapat terbebas dari kesialan dan bencana, 
serta dapat menjaga keberlangsungan adat istiadat dan nilai kehidupan 
yang terkandung didalamnya.(Putri, 2024) 

 
a. Nilai Keagamaan  

1. Nilai akidah  
  Akidah merupakan keyakinan yang wajib diyakini, dan dapat 

dipahami oleh akal sehat, dan diterima oleh hati karena sesuai fitrah 
manusia. Akidah juga merupakan inti dan dasar keimanan manusia 



 

Murid 

Vol 1, No 3, Nopember 2024      276 
 

   

 maka tiada tuhan yang wajib disembah kecuai Allah SWT.(Amin et al., 
2020) Dalam pelaksanaan tradisi mayangi, nilai akidah bisa dilihat 
ketika dalang ruwatan melafalkan mantra ruwatan, yang mana 
diketahui bahwa setiap mantra yang digunakan selalu diawali dengan 
kalimat basmalah dan syahadat. Basmalah adalah kalimat yang biasa 
diucapkan oleh umat Islam ketika memulai aktivitas, misalnya akan 
bekerja atau ketika akan melakukan suatu hajatan. Sedangkan kalimat 
sahadat adalah kewajiban ketika seseorang akan masuk Islam. 
Syahadat juga wajib dibaca dalam setiap akhir shalat, yaitu tahiyat 
akhir. Alquran sendiri dengan jelas telah menjelaskan kaitannya 
dengan akidah, salah satunya di surat Al- Anbiya ayat 25 yang 
berbunyi: 

ُاِليَْهُِانََّهُلََُّٰٓ ُن وْحِيْٰٓ ُالََِّّ س وْل  ارَْسَلْنَاُمِنُْقبَْلِكَُمِنُْرَّ ُُٰٓاُِوَمَآُٰ هَُالََِّّ  د وْنُُِانََاُ۠فَاعْب ُل 
 Yang artinya: Kami tidak mengutus seorang rasul, sebelum engkau (Nabi 

Muhammad), melainkan Kami mewahyukan kepadanya bahwa tidak ada tuhan 
selain Aku. Maka, sembahlah Aku.(QS. Al-anbiya [ 21] : 25, n.d.) 

  Ayat diatas menjelaskan bahwa tiada utusan yang diutus sebelum 
nabi Muhammada SAW, kecuali menyampaikan bahwa tidak ada 
tuhan selain Allah. Kemudian kalimat ini dikenal dengan kalimah 
tauhid atau syahadat, yang mana kalimat ini sering dibaca dalam 
pembacaan mantra ruwatan atau mayangi. 

2. Nilai ibadah 
  Ibadah adalah sebutan yang mencakup seluruh apa yang dicintai 

dan diridhoi Allah SWT. Baik berupa ucapan ataupun perbuatan, yang 
zahir maupun yang batin. Ibadah dalam Islam secara garis besar 
terbagi kedalam dua jenis, yaitu ibadah mahdah (ibadah khusus) dan 
ibadah ghoiru mahdah (ibadah umum).(Gafur, 2020) Dalam pelaksanaan 
tradisi mayangi memiliki tujuan yakni, berdoa meminta keselamatan 
kepada Allah SWT agar senantiasa dijauhkan dari segala macam 
bentuk musibah atau kesialan. Berdoa merupakan suatu perintah dari 
Allah SWT kepada kaum muslim. Dalam Al-Quran surat Ghofir 
berbunyi: 

وْنَُ ُالَّذِيْنَُيسَْتكَْبِر  ُاِنَّ مْ  ُاسَْتجَِبُْلكَ  ل وْنَُعِبَادتَُُُِعَنُْوَقَالَُرَبُّك م ُادْع وْنِيْٰٓ ُداَخِرِيْنَُُجَهَنَّمَُيُْسَيَدْخ 
ࣖ
ُ  

 Yang artinya: tuhanmu berfirman “berdoalah kepadaku, niscaya akan aku 
perkenankan bagimu (apa yang kamu harapkan). Sesungguhnya orang-orang 
yang menyombongkan diri tidak mau beribadah kepada-Ku akan masuk 
(neraka) jahanam dalam keadaan hina.(QS. Ghofir [59] : 61, n.d.) 

  Dari penjelasan ayat diatas dapat dipahami bahwa bedoa 
merupakan bentuk perintah sekaligus ibadah kepada Allah SWT. 
Tujuan dari tradisi mayangi adalah berdoa meminta keselamatan 
kepada tuhan. Dengan demikian tradisi mayangi merupakan salah satu 
bentuk ibadah ghoiru mahdah yang dikemas dalam sebuah tradisi. 

3. Nilai akhlaq 
  Nilai akhlaq yang terkandung dalam tradisi mayangi adalah nilai 

syukur, yang mana nilai syukur ini dapat dilihat dari acara tasyakuran 
atau dikenal dengan sebutan kenduri. Nilai syukur yang terkandung 
dalam tradisi kenduri yaitu keyakinan bahawa segala sesuatu 
pemberian Allah harus senantiasa disyukuri melalui tindakan, dan  



 

Murid 

Vol 1, No 3, Nopember 2024      277 
 

   

 perkataan. Dalam pelaksanaan kenduri ini merupakan salah satu 
bentuk pengaplikasian syukur dalam Tindakan.(Fuad et al., 2022b) 
Kenduri adalah suatu tradisi dimana masyarakat Jawa mengundang 
beberapa tetangga untuk meminta doa agara diberi keselamatan dan 
para tamu undangan akan diberi jamuan berupa makan-makanan. 
Dengan adanya jamuan berupa makan-makanan yang dibagikan pada 
tamu undangan maka hal ini memiliki nilai sedekah. Dimana sedekah 
sendiri juga merupakan bentuk dari nilai akhlaq. Maka dengan adanya 
penjabaran diatas dapat di simpulkan bahwa, nilai akhlaq yang 
terkandung dalam tradisi mayangi adalah nilai syukur dan nilai 
ibadah. 

C. Implikasi tradisi mayangi bagi pelestarian kearifan lokal Desa 
Kesongo Kecamatan Kedungadem Kabupaten Bojonegoro  

Implikasi tradisi mayangi terhadap pelestarian kearifan adalah sebagai wadah 
dalam melestarikan budaya atau sebagai pelestarian budaya kearifan lokal. 
Kearifan lokal merupakan pandangan hidup dan ilmu pengetahuan serta berbagai 
strategi kehidupan yang berwujud aktivitas yang dilakukan oleh masyarakat lokal 
dalam menjawab berbagai masalah dalam pemenuhan kebutuhan 
mereka.(Hijriadi Askodrina, 2022) Dari pengertian diatas dapat disimpulkan 
bahwa tradisi mayangi adalah bentuk dari kearifan lokal di desa Kesongo. Hal ini 
disebabkan karena tradisi mayangi adalah hasil dari kebutuhan masyarakat dalam 
menyelesaikan permasalahan. Selain itu dengan adanya tradisi mayangi 
merupakan salah satu upaya dalam melestarikan budaya wayang dan segala 
sesuatu yang berkaitkan dengan pagelaran wayang seperti, musik-musik gamelan 
Jawa dan penyanyi sinden Jawa.  
Berliana dan Arif dalam penelitiaannya menerangkan bahwa, wayang sebagai 
salah satu kebudayaan asli masyarakat Jawa yang mempunyai nilai-nilai baik. 
Wayang disebut sebagai cerminan cerita kehidupan masyarakat yang ada di masa 
lalu dan saat ini. Faktanya wayang saat ini kurang diminati oleh kaum muda. 
Jalan ceritanya dianggap terlalu monoton, selain itu akibat globalisasi yang sudah 
merambah masuk ke dalam negara ini. Timbulnya budaya kaum pemuda yang 
lebih tertarik menonton film di bioskop, melihat konser musik pop/modern. 
Akibatnya eksistensi wayang saat ini hanya digandrungi oleh mayoritas kaum 
orang tua saja. Oleh karena itu, tradisi mayangi sebagai salah satu media 
pelestarian budaya yang saat ini sudah berhasil dilaksanakan di berbagai daerah. 
Hal ini sekaligus menjadikan pagelaran wayang bisa kembali diminati  oleh 
beberapa kaum muda. (Ayona & Sudrajat, 2020) 
 
  



 

Murid 

Vol 1, No 3, Nopember 2024      278 
 

   

 Conclusions 
   Berdasarkan hasil penelitian yang sudah dipaparkan dapat ditarik kesimpulan sebagai 
berikut :  

1. Pelaksanaan tradisi mayangi di Desa Kesongo, Kecamatan Kedungadem, 
Kabupaten Bojonegoro diawali dengan memenuhi berbagai macam syarat 
pelaksanaan tradisi atau biasa disebut dengan sajen mayangi. Setelah semua 
sajen telah tersedian maka langkah berikutnya adalah kendurian atau 
tasyakuran. Kemudian dilanjut dengan pagelaran wayang kulit dengan lakon 
murwakala. Prosesi tradisi mayang kemudian diakhiri dengan siraman kembang 
setaman kepada anak sukerta sebagai simbol bahwa segala macam bentuk 
kesialan, musibah dan lain sebagainya telah disucikan atau dibersikan. 

2. Nilai sosial yang terkandung dalam tradisi mayang adalah nilai gotong royong, 
kasih sayang, tanggung jawab dan keserasian hidup. Sedangkan nilai 
keagamaan yang terkandung dalam tradisi mayangi ialah sebagai berikut, nilai 
akidah, nilai ibadah dan nilai akhlaq. 

3. Implikasi tradisi mayangi terhadap pelestarian kearifan lokal ialah tradisi 
mayangi sebagai bentuk upaya dalam melestarikan budaya. Budaya yang 
dimaksud adalah budaya wayang kulit, musik gamelan Jawa dan penyanyi 
sinden Jawa. 

  

References 

 

Abdussamad, Z. (2021). Metode Penelitian Kualitatif. CV. syakir Media Press. 

Agama,  kementerian. (n.d.). AL-Quran surat al-hujarot ayat 13. 

Amin, S. M., Ilmu, F., Dan, T., Islam, U., & Walisongo, N. (2020). Nilai-Nilai Pendidikan 

Agama Islam Dalam Tradisi Ruwatan Rambut Gimbal. 

Aprija, Y. (2020). Karakter Religius Peserta Didik Kelas Iv Mis At-Taqwa Sambas. 2(2), 

61–67. 

Ayona, B., & Sudrajat, A. (2020). Konstruksi Sosial Masyarakat tentang Tradisi Ruwatan 

Sukerta. Paradigma, 8(1), 1–14. 

https://ejournal.unesa.ac.id/index.php/paradigma/article/view/33606/30036 

Baehaqie, I. (2019). Makna Aneka Jenang dalam Wilujengan Kelahiran Bayi Masyarakat 

Jawa: Studi Etnolinguistik. Kemendikbud, 1–13. 

creswell,  john w. (2016). research: pendekatan metode kualitatif, kuantitatif dan 

campuran. pustaka pelajar. 

EL-jaquene, F. T. (2019). asal usul orang jawa: menelusuri jejak geneologis dan historis 

orang jawa. arsaka publisher. 

Fuad, F., Zuhdi, A., & Fuadi, S. S. I. (2022a). Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Tradisi 

Kenduri Di Dusun Sumber Desa Lumajang Kabupaten Wonosobo. Repository FITK 

UNSIQ. http://repo.fitk-unsiq.ac.id/id/eprint/857/ 

Fuad, F., Zuhdi, A., & Fuadi, S. S. I. (2022b). Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Tradisi 

Kenduri Di Dusun Sumber Desa Lumajang Kabupaten Wonosobo. Repository FITK 

UNSIQ. 

Gafur, A. (2020). Model Penanaman Nilai-Nilai Agama Islam Pada Anak Panti Asuhan 

Mawar Putih Mardhotillah di Indralaya. Titian : Jurnal Ilmu Humaniora, 4(1), 60–73. 

https://online-journal.unja.ac.id/index.php/titian 

Giri MC, W. (2010). Sajen & Ritual Orang Jawa. NARASI. 

Hidayatulloh, H., & Rochmawati, I. N. (2020). Pernikahan Anak Sendang Kapit Pancuran 

Dalam Tradisi Mayangi Perspektif ’Urf. Jurnal Hukum Keluarga Islam, 5(2), 154–

179. http://journal.unipdu.ac.id/index.php/jhki/article/view/2370 



 

Murid 

Vol 1, No 3, Nopember 2024      279 
 

   

 Hijriadi Askodrina. (2022). Penguatan Kecerdasaan Perspektif Budaya Dan Kearifan 

Lokal. Al-Ihda’ : Jurnal Pendidikan dan Pemikiran, 16(1), 619–623. 

https://doi.org/10.55558/alihda.v16i1.52 

Husna, V. I. A. N. (2020). Tinjauan hukum islam terhadap tradisi mayangi ( Studi Kasus 

Desa Puger Wetan Kecamatan Puger Kabupaten Jember ). 

indonesiabaik.id diakses 15 maret 2023. (n.d.). 

Marzuki, K. (2021). kumpulan hadis tentang sedekah. In inews.id. 

Norlaila Norlaila, Paul Diman, Lazarus Linarto, Albertus Poerwaka, & Reni Adi 

Setyoningsih. (2022). Representasi Nilai-Nilai Sosial Dalam Karungut. Prosiding 

Seminar Nasional Pendidikan, Bahasa, Sastra, Seni, Dan Budaya, 1(1), 125–136. 

https://doi.org/10.55606/mateandrau.v1i1.149 

Nurlina, W. E. S. (2020). The Names of Cooked Rice in Javanese: Ethnolinguistic 

Semantic Study. 477(Iccd), 773–777. https://doi.org/10.2991/assehr.k.201017.170 

Pamungkas, R. (2008). Tradisi Ruwatan. NARASI. 

Pranyawan, A. (2024). makna ketan, kolak, apem pada dalam tradisi ruwahan pada 

masyarakat Jawa. In jogjaupdate. 

Purwaningrum, S., & Ismail, H. (2019). Akulturasi Islam Dengan Budaya Jawa: Studi 

Folkloris Tradisi Telonan Dan Tingkeban Di Kediri Jawa Timur. Fikri : Jurnal Kajian 

Agama, Sosial dan Budaya, 4(1), 31–42. https://doi.org/10.25217/jf.v4i1.476 

Putri, A. M. (2024). Integrasi Sosial Masyarakat Pada Tradisi Ruwat Bumi Di Desa 

Ambarawa Barat Kecamatan Ambarawa Kabupaten Pringsewu. Skripsi, 1–87. 

QS. Al- Maidah [5] : 2. (n.d.). 

QS. Al-anbiya [ 21] : 25. (n.d.). 

QS. Ghofir [59] : 61. (n.d.). 

QS. Ghofir [59] :61. (n.d.). 

Rahmawati, A. (2020). Praktik Sosial Praktik Sosial Masyarakat Desa Tondowulan Dalam 

Tradisi Mayangi Di Kecamatan Plandaan Kabupaten Jombang. Paradigma, 10. 

https://ejournal.unesa.ac.id/index.php/paradigma/article/view/37408%0Ahttps://ejour

nal.unesa.ac.id/index.php/paradigma/article/download/37408/33194 

Relin D.E. (2022). Makna Teologi Sesaji Tradisi Ruwatan Desa Pada Masyarakat Jawa Di 

Desa Kumendung, Kecamatan Muncar, Kabupaten Banyuwangi, Jawa Timur. Jurnal 

Penjaminan Mutu, 8(1), 20–37. https://doi.org/10.25078/jpm.v8i1.760 

risa winanti,  hendra afiyanto &. (2022). Menyoal struktur dan simbolisasi ruwatan budaya 

Jawa. 1, 119–138. 

Rofiq, A. (2019). tradisi slametan jawa dalam perspektif pendidikan islam. jurnal ilmu 

pendidikan islam, 45(1), 109685. https://doi.org/10.21831/jk.v45i1.7181 

Rozie, M. (2019). Analisis Nilai-Nilai Sosial Dalam Kumpulan Cerita Rakyat Bangka 

Belitung. Jurnal Ilmiah Bina Bahasa, 12(2), 27–38. 

https://doi.org/10.33557/binabahasa.v12i02.559 

Santo. (2023). Mengenal Tradisi Ruwahan Jelang Ramadhan Masyarakat Jawa. In 

detikJateng. 

Setyawan, B. W. (2021). Tradisi Jimpitan sebagai Upaya Membangun Nilai Sosial dan 

Gotong Royong Masyarakat Jawa. DIWANGKARA Jurnal Pendidikan, Bahasa, 

Sastra dan Budaya Jawa, 1(1), 7—15. 

https://jurnal.lppmstkipponorogo.ac.id/index.php/DIWANGKARA/article/view/104 

Yuhani`ah, R. (2022). Tanggung Jawab Orang Tua Terhadap Pendidikan Seksual Anak. 

Jurnal Kajian Pendidikan Islam, 3(2), 163–185. https://doi.org/10.58561/jkpi.v1i2.34 

 


