Humanis, Vol.17, No.1

PENGEMBANGAN EKONOMI UMAT BERDASARKAN
LANDASAN FILOSOFIS

‘Nafia Sismita
‘Mawardi

Pascasarjana, Universitas Islam Negeri Sultan Syarif
22490324960@students.uin-suska.ac.id

ABSTRACT:

Islam teaches its people to pursue prosperity in this world and the afterlife. I think we are
clear about the welfare of the afterlife. Meanwhile, world prosperity cannot be separated
from the realization of quality of life which includes wealth and prosperity. When acquiring
property, you must do it in a good way, you must not harm other people and you must not
cause damage (you must protect the environment). According to the socialist economic
system, the distribution of wealth in society is carried out absolutely by the state. The result
is that even though all members of society obtain the same wealth, there is no fair
appreciation for each person's hard work. Because no matter how much effort and
productivity they produce, they still get the same share of assets (distribution) as other
people, even though that person puts in little effort or doesn't work at all. That's why the
socialist economic system rejects the market (price) mechanism in the distribution of wealth.
Keywords: Philosophical Foundations, Empowerment, Economics.

ABSTRAK:

Islam mengajarkan umatnya untuk mengejar kesejahteraan di dunia dan akhirat. Kesejahtraan
akhirat saya kira kita sudah jelas. Sedangkan kesejahteraan dunia adalah tidak bisa lepas dari
terwujudnya kualitas hidup yang meliputi kesejahtraan harta. Dalam memperoleh harta harus
dengan cara yang baik tidak boleh merugikan orang lain dan tidak boleh membuat kerusakan
(harus menjaga lingkungan). Menurut sistem ekonomi sosialis, distribusi kekayaan di tengah
masyarakat dilakukan oleh negara secara mutlak. Akibatnya adalah meskipun seluruh
anggota masyarakat memperoleh harta yang sama, namun penghargaan yang adil terhadap
jerih payah setiap orang menjadi tidak ada. Sebab berapapun usaha dan produktivitas yang
mereka hasilkan, tetap saja mereka memperoleh pembagian harta (distribusi) yang sama
dengan orang lain, meskipun orang tersebut memberikan jerih payah yang kecil atau bahkan
sama sekali tidak bekerja. Karena itulah sistem ekonomi sosialis menolak mekanisme pasar
(harga) dalam distribusi kekayaan.

Kata Kunci: Landasan Filosofis, Pemberdayaan, Ekonomi.

76


mailto:22490324960@students.uin-suska.ac.id

PENDAHULUAN

Islam memiliki sistem ekonomi yang
mengungguli sistem ekonomi lainnya yang
hanya merupakan “buah tangan” manusia.
Sistem ekonomi Islam adalah sebuah
sistem yang berlandaskan ajaran Ilahi, yang
kesesuaiannya dengan umat  dapat
dipastikan. Hanya ekonomi Islamlah yang
dapat membantu masyarakat mencapai
kesejahteraannya.

Kesalahan sistem ekonomi Indonesia,
yakni ekonomi kerakyatan yang bertumpu
pada sistem ekonomi kapitalis yang justru
lebih memihak individu manusia, sehingga
berdampak timbulnya rasa egoisme yang
tinggi dari individu manusia itu sendiri
tanpa memperhatikan mayoritas rakyat
Indonesia yang kurang mampu. Kita sadar
bahwa mayoritas umat Islam adalah rendah
dalam bidang ekonomi. Ada beberapa
faktor penyebab rendahnya tingkat
ekonomi umat Islam. Yang paling
menonjol adalah kesalahan mengamalkan
ajaran Islam itu sendiri. Kesalahan ini
terutama sekali disebabkan oleh kesalahan
pemahaman dan penafsiran terhadap ajaran
Islam.

Secara ideal, yakni sesuai dengan
ajaran Islam yang sebenarnya, menghadapi
masa krisis global saat ini, sebenarnya
Islam mempunyai sistem ekonomi sendiri
yakni ekonomi Islam yang ditandai dengan
pertumbuhan lembaga-lembaga keuangan
syariah dan lainnya. Jadi pada prinsipnya
Islam  mengajak  untuk  kemajuan,
berprestasi, berkompetisi sehat dan yang
pada intinya adalah harus mampu memberi
rahmat untuk alam semesta. Serta
melepaskan umat dari dunia yang gelap dan
sesat menuju dunia terang.

Islam mengajarkan umatnya untuk
mengejar kesejahteraan di dunia dan
akhirat. Kesejahtraan akhirat saya kira kita
sudah jelas. Sedangkan kesejahteraan dunia
adalah tidak bisa lepas dari terwujudnya
kualitas hidup yang meliputi kesejahtraan
harta. Dalam memperoleh harta harus
dengan cara yang baik tidak boleh
merugikan orang lain dan tidak boleh

Humanis, Vol.17, No.1

membuat kerusakan (harus menjaga
lingkungan).

Selain itu, harta yang diperoleh
tersebut hanyalah berupa titipan yang di
beri Allah kepada kita. Jadi dalam harta
yang kita miliki, sebenarnya ada hak milik
orang lain kita sebagai pemegang amanah
dari harta tersebut. Maka, kita harus
mengeluarkan hak orang lain tersebut
dengan cara mengeluarkan zakat, infaq, dan
sedekah. Aplikasi dari pengeluaran zakat
tersebut dapat digunakan bagi yang
membutuhkan  dan memberdayakan
ekonomi terutama umat Islam. Seperti yang
telah saya sampaikan sebelumnya, itulah
sebenarnya yang harus dilakukan umat
Islam. Tetapi bagaimana kenyataannya
umat Islam saat ini ? Kita sering
menyaksikan kekurangan,
keterbelakangan, kemiskinan dan lainnya.
Ini berarti bukan saja tidak mampu untuk
hidup wajar di dunia serba bergolak dan
penuh dengan tuntutan kompetisi, namun
lebih lagi untuk menjadi rahmat bagi alam
semesta. Kesenjangan antara realita umat
Islam dengan ajaran idealnya merupakan
masalah terbesar yang harus diselesaikan
terlebih dulu oleh umat Islam. Beberapa
istilah, seperti qana“ah (menerimaapa yang
telah diberikan), sabar, tawakkal (sikap
pasrah), taqdir/qadha“, zuhud dan
sejenisnya terjadi banyak salah paham
dalam memberi makna dan telah terjadi
salah pengamalan yang menghasilkan
praktek  negatif dalam gerak laju
perkembangan ekonomi umat. Istilah-
istilah ini dalam praktek sehari-hari umat
Islam sering dijadikan landasan hidup,
seolah memberi justifikasi terhadap apa
yang dilakukan. Namun, sayangnya
berkonotasi negatif, lamban, terbelakang,
kemalasan, dan semacamnya. Padahal arti
yang sebenarnya harus berkonotasi positif,
tidak menghambat kemajuan ekonomi dan
perkembangannya (Al-Badri, 1992).

77



TINJAUAN PUSTAKA
Problematika Ekonomi

Terdapat perbedaan penting antara
sistem ekonomi Islam dengan sistem
ekonomi Kapitalis dalam memandang apa
problematika ekonomi manusia. Menurut
system ekonomi Kkapitalis, problematika
ekonomi yang sesungguhnya adalah
kelangkaan (scarcity) barang dan jasa.
Manusia mempunyai kebutuhan yang
beranekaragam dan jumlahnya tidak
terbatas sementara sarana pemuas (barang
dan jasa) yang digunakan untuk memenuhi
kebutuhan  manusia  terbatas.  Dari
pandangan tersebut di atas maka sistem
ekonomi kapitalis menetapkan bahwa
problematika ekonomi akan muncul karena
adanya kelangkaan barang dan jasa.

Pada sistem ekonomi Kapitalis,
pemecahan problematika ekonomi
dititikberatkan pada aspek produksi dan
pertumbuhan  sebagai upaya untuk
meningkatkan jumlah barang dan jasa.
Inilah dasar mengapa sistem ekonomi
Kapitalis menitikberatkan pada
peningkatkan produksi nasional dalam
rangka  meningkatkan pertumbuhan
ekonomi. Akibatnya seringkali justru
mengabaikan  aspek  distribusi  dan
kesejahteraan masyarakat banyak. Hal ini
nampak berbagai kebijakan yang sangat
berpihak pada para konglomerat dan
“mengorbankan” rakyat kecil. Hal ini
kerena pertumbuhan yang tinggi dengan
mudah dapat dicapai dengan jalan ekonomi
konglomerasi dan sulit ditempuh dengan
mengandalkan  ekonomi  kecil  dan
menengah.

Bahkan, karena sangat
mengagungkan pertumbuhan ekonomi,
sistem ekonomi Kkapitalis tidak lagi
memperhatikan  apakah  pertumbuhan
ekonomi yang dicapai betul- betul
mengandalkan sektor riil atau pertumbuhan
ekonomi tersebut hanyalah semu, yakni
mengandalkan sektor non-riil  (sektor
moneter). Dalam kenyataannya, di dalam
sistem ekonomi kapitalis pertumbuhannya
lebih dari 85 % di topang oleh sektor non-

Humanis, Vol.17, No.1

riill dan sisanya sektor riil. Akibatnya
adalah ketika sektor non-ril ini ambruk,
maka ekonomi negara-negara yang
menganut sistem ekonomi kapitalis juga
ambruk. Inilah fenomena yang menimpa
negara-negara penganut sistem ekonomi
kapitalis saat krisis ekonomi melanda dunia
beberapa dekade terakhir.

Berbeda dengan sistem ekonomi
kapitalis, sistem ekonomi Islam
menetapkan bahwa problematika ekonomi
terjadi jika tidak terpenuhinya kebutuhan
pokok masyarakat. Kebutuhan manusia ada
yang merupakan kebutuhan pokok (al hajat
al asasiyah) dan ada kebutuhan yang
sifatnya pelengkap (al hajat al kamaliyat)
yakni berupa kebutuhan sekunder dan
tersier. Kebutuhan pokok manusia berupa
pangan, sandang dan papan dalam
kenyataannya adalah terbatas. Setiap orang
yang telah kenyang makan makanan
tertentu maka pada saat itu sebenarnya
kebutuhannya telah terpenuhi dan dia tidak
menuntut untuk makan makanan lainnya.
Setiap orang yang sudah memiliki pakaian
tertentu meskipun hanya beberapa potong
saja, maka sebenarnya kebutuhan dia akan
pakaian sudah terpenuhi. Demikian pula
jika orang telah menempati rumah tertentu
untuk tempat tinggal --meskipun hanya
dengan jalan menyewa-- maka sebenarnya
kebutuhannya akan rumah tinggal sudah
terpenuhi. Dan jika manusia sudah mampu
memenuhi  kebutuhan pokoknya maka
sebenarnya dia sudah dapat menjalani
kehidupan ini tanpa mengalami kesulitan
yang berarti (Al-Assal, 1999).

Adapun kebutuhan manusia yang
sifatnya pelengkap (sekunder dan tersier)
maka memang pada kenyataannya selalu
berkembang terus bertambah seiring
dengan tingkat kesejahteraan individu dan
peradaban masyarakatnya. Namun perlu
ditekankan disini bahwa jika seorang
individu atau suatu masyarakat tidak
mampu memenuhi kebutuhan
pelengkapnya, namun kebutuhan pokoknya
terpenuhi, maka individu atau masyarakat
tersebut tetap dapat menjalani
kehidupannya tanpa kesulitan berarti. Oleh

78



karena itu anggapan orang kapitalis bahwa
kebutuhan manusia sifatnya tidak terbatas
adalah tidak tepat sebab ada kebutuhan
pokok yang sifatnya terbatas selain
memang ada kebutuhan pelengkap yang
selalu berkembang dan terus bertambah.

Karenanya permasalahan ekonomi
yang sebenarnya adalah jika kebutuhan
pokok setiap individu masyarakat tidak
terpenuhi. Sementara itu barang dan jasa
yang ada, kalau sekedar untuk memenuhi
kebutuhan pokok seluruh manusia, maka
jumlah sangat mencukupi. Namun karena
distribusinya sangat timpang dan rusak,
maka akan selalu kita temukan — meskipun
di  negara-negara  kaya—orang-orang
miskin yang tidak mampu memenuhi
kebutuhan pokok mereka secara layak. Atas
dasar inilah maka persoalan ekonomi yang
sebenarnya adalah rusaknya distribusi
kekayaan di tengah-tengah masyarakat.
Dan untuk mengatasinya maka 79ystem
ekonomi Islam menerapkan berbagai
kebijakan politik ekonomi yang dapat
mengatasi  persoalan ekonomi, yakni
bagaimana mekanisme distribusi kekayaan
agar kebutuhan masyarakat dapat dipenuhi?
Oleh karena itu pada pembahasan ini, ingin
menekankan pembahasan pada bagaimana
pendistribusian kekayaan.

Distribusi Kekayaan dan Solusinya
Adapun perbedaan antara sistem
ekonomi Islam dengan sistem ekonomi
lainnya adalah dalam hal konsep distribusi
kekayaan di tengah masyarakat. Menurut
sistem  ekonomi  sosialis, distribusi
kekayaan di tengah masyarakat dilakukan
oleh negara secara mutlak. Negara akan
membagikan harta kekayaan kepada
individu rakyat dengan sama rata, tanpa
memperhatikan lagi kedudukan dan status
sosial mereka. Akibatnya adalah meskipun
seluruh anggota masyarakat memperoleh
harta yang sama, namun penghargaan yang
adil terhadap jerih payah setiap orang
menjadi tidak ada. Sebab berapapun usaha
dan produktivitas yang mereka hasilkan,
tetap saja mereka memperoleh pembagian
harta (distribusi) yang sama dengan orang

Humanis, Vol.17, No.1

lain, meskipun orang tersebut memberikan
jerih payah yang kecil atau bahkan sama
sekali tidak bekerja. Karena itulah sistem
ekonomi sosialis menolak mekanisme pasar
(harga) dalam distribusi kekayaan.

Berbeda juga dengan sistem
ekonomi kapitalis yang lebih
mengandalkan pada mekanisme pasar
(harga) dan menolak sejauh mungkin
peranan negara secara langsung dalam
mendistribusikan  harta  di  tengah
masyarakat. Menurut mereka mekanisme
harga (pasar) dengan invisible hands-nya
akan secara otomatis membuat distribusi
kekayaan di tengah masyarakat. Karena
itulah maka sistem ekonomi kapitalis akan
mengabaikan setiap orang yang tidak
mampu  mengikuti mekanisme pasar
dengan baik. Seolah-olah menurut mereka
hanya orang-orang yang mampu mengikuti
makanisme pasar artinya mampu mengikuti
persaingan pasarlah yang layak hidup.
Sedangkan orang-orang lemah, jompo,
cacat tidaklah layak untuk hidup, sebab
hanya menjadi beban masyarakat.

Sedangkan sistem ekonomi Islam,
dalam hal distribusi kekayaan di tengah
masyarakat, selain mengandalkan
mekanisme ekonomi yang wajar juga
mengandalkan mekanisme non ekonomi.
Dalam persoalan distribusi kekayaan yang
timpang di tengah masyarakat, Islam
melalui sistem ekonomi Islam telah
menetapkan berbagai mekanisme tertentu
yang digunakan untuk mengatasi persoalan
distribusi.

Mekanisme distribusi yang ada
dalam sistem ekonomi Islam secara garis
besar dapat dikelompokkan menjadi dua
kelompok mekanisme, yaitu (1) apa yang
disebut mekanisme ekonomi dan (2)
mekanisme  non-ekonomi. Mekanisme
ekonomi adalah mekanisme utama yang
ditempuh oleh Sistem Ekonomi Islam
untuk mengatasi persoalan  distribusi
kekayaan. Mekanisme dijalankan dengan
jalan membuat berbagai ketentuan yang
menyangkut kegiatan ekonomi yang
berkaitan dengan distribusi kekayaan.
Dengan sejumlah  ketentuan-ketentuan

79



yang menyangkut berbagai kegiatan
ekonomi tertentu, diyakini distribusi
kekayaan itu akan berlangsung normal.
Namun jika mekanisme ekonomi tidak
dapat atau belum mampu berjalan untuk
mengatasi persoalan distribusi, baik karena
sebab-sebab alamiah yang menimbulkan
kesenjangan, atau pun kondisi- kondisi
khusus seperti karena bencana alam,
kerusuhan dan lain sebagainya, maka Islam
memiliki  sejumlah  mekanisme non-
ekonomi yang dapat digunakan untuk
mengatasi persoalan distribusi kekayaan
(Mannan, 1993).

Dengan demikian dapat diketahui
bahwa Sistem Ekonomi Islam sangat
berbeda dengan Sistem Ekonomi Kapitalis
yang untuk terjadinya distribusi kekayaan
mengandalkan (hanya) kepada mekanisme
(harga) pasar. Mereka percaya bahwa
dengan menggenjot produksi, tangan tak
kelihatan  (the invisible-hand) dalam
mekanisme pasar akan mengatur distribusi
kekayaan secara rasional. Bila
kesejahteraan individu dicapai, Yyang
dihasilkannya  akan  tercipta  pula
kesejahteraan bersama.

Kenyataannya, tangan-tangan tak
kelihatan itu tidaklah muncul dengan
sendirinya dalam  mekanisme pasar.
Dengan pola seperti itu, yang terjadi justru
yang kaya makin kaya dan yang miskin
bertambah miskin. Kesejahteraan bersama
menjadi  sekadar harapan. Fenomena
perkampungan kumuh, yang merupakan
kantong-kantong penduduk miskin di
tengah gemerlapnya kota metropolitan di
berbagai belahan dunia sebagai bentuk
kesenjangan ekonomi  yang  sangat
mencolok, merupakan bukti sangat nyata
dari kegagalan sistem distribusi yang
sekadar mengandalkan mekanisine pasar.
Tangan tak kelihatan yang diharapkan itu
temyata tidak dengan sendirinya muncul.

Tegasnya, distribusi  kekayaan
secara lebih baik tidak bisa dilakukan bila
hanya mengandalkan mekanisme ekonomi
saja (itupun banyak kegiatan seperti
berbagai jenis kegiatan ribawi, juga judi,
yang bila dicermati justru menimbulkan

Humanis, Vol.17, No.1

hambatan terhadap lancarnya distribusi
kekayaan). Maka mestinya harus ada pula
mekanisme non ekonomi yang dapat
diterapkan untuk mengatasi persoalan
distribusi.

Demikianlah beberapa perbedaan
penting antara sistem ekonomi Islam
dengan sistem ekonomi kapitalis dan
sosialis. Dengan mendalami secara lebih
jauh, maka sistem ekonomi Islam yang
dibangun dari pandangan yang khas
tersebut  setidaknya  dibangun  atas
pandangan-pandangan tertentu.

METODE PENELITIAN

Jenis penelitian yang digunakan pada
penelitian ini adalah library research (studi
pustaka) dengan pendekatan kualitatif.
Data yang digunakan pada penelitian ini
adalah data sekunder yang diperoleh dari
berbagai sumber seperti jurnal, buku,
laporan resmi, maupun dokumen-dokumen
lainnya yang kredibel dan relevan.
Berangkat dari landasan ayat kajian tentang
tema dimana penelitian ini akan mengkaji
sebuah permasalahan praktik implementasi
akhlak dan etika dalam ekonomi Islam
melalui pemeriksaan literasi pustaka. Data
berasal dari aturan-aturan undang ataupun
ayat-ayat Al- Quran yang kemudian dikaji
dengan literatur-literatur ekonomi syariah
dan literatur-literatur yang berkaitan
dengan penelitian. Studi literatur adalah
teknik untuk mengumpulkan data yang
melibatkan pemahaman dan penelitian teori
dari berbagai karya sastra yang relevan
dengan topik. Data dapat dikumpulkan
dengan melihat dan mencari melalui
berbagai sumber, termasuk buku, jurnal,
dan studi yang dilakukan sebelumnya
(Saadah, 2022).

PEMBAHASAN

Mekanisme Ekonomi

Mekanisme ekonomi yang ditempuh
Sistem Ekonomi Islam dalam rangka
mewujudkan distribusi kekayaan diantara
manusia yang seadil-adilnya, adalah

80



dengan sejumlah cara, yakni (Chapra,
1999):

(1) Membuka kesempatan seluas-
luasnya bagi berlangsungnya sebab-
sebab kepemilikan (asbabu al-tamalluk)
dalam kepemilikan individu (al-milkiyah
al- fardiyah).

Menurut An-Nabhaniy (1990),
Islam telah menetapkan sebab-sebab
tertentu dimana seseorang dapat
memiliki harta yang berkaitan dengan
kepemilikan individu (al- milkiyah al-
fardiyah) vyakni (1) bekerja; (2)
warisan; (3) kebutuhan akan harta
untuk menyambung hidup; (4) harta
pemberian negara yang diberikan
kepada rakyat; dan (5) harta-harta yang
diperoleh oleh seseorang dengan tanpa
mengeluarkan harta atau tenaga
apapun.

Membuka kesempatan kerja
seluas-luasnya bagi seluruh anggota
masyarakat adalah salah satu bentuk
distribusi kekayaan melalui
mekanisme ekonomi. Salah satu
upaya yang lazim dilakukan
manusia untuk memperoleh harta
kekayaan adalah dengan bekerja.
Islam telah menetapkan adanya
keharusan “bekerja” bagi manusia
khususnya bagi kepala keluarga.
Oleh karena itu “bekerja” menurut
Islam adalah sebab pokok dan
mendasar yang memungkinkan
manusia memiliki harta kekayaan.

Az-Zein (1981) mengatakan
bahwa dengan menelaah hukum-
hukum syara™ yang menetapkan
bentuk pekerjaan tersebut,
tampaklah jelas, bahwa bentuk-

bentuk pekerjaan yang
disyari“atkan, sekaligus  dapat
dijadikan sebagai sebab
kepemilikan harta adalah
pekerjaan-pekerjaan sebagai

berikut : (a) bekerja disektor jasa
(ijarah); (b) bekerja sebagai
broker/makelar  (samsarah); (c)
bekerja sebagai pengelola
(Mudharib) pada perseroan

Humanis, Vol.17, No.1

(syarikah) mudlarabah; (d) bekerja

mengairi lahan pertanian (musagat);

(e) berburu; (f) menghidupkan

tanah mati; dan (g) menggali

kandungan bumi (Az-Zain, 1981).
(2) Memberikan kesempatan seluas-
luasnya bagi berlangsungnya
pengembangan kepemilikan
(tanmiyatu  al-milkiyah)  melalui
kegiatan investasi.

Pengembangan Kepemilikan
(tanmiyatu al-milkiyah) adalah suatu
mekanisme yang dipergunakan

seseorang untuk menghasilkan tambahan
kepemilikan tersebut. Karenanya Islam
mengemukakan dan mengatur serta
menjelaskan suatu mekanisme untuk
mengembangkan  kepemilikan.  Dari
sinilah maka pengembangan kepemilikan
itu harus terikat dengan hukum-hukum
tertentu yang telah di buat oleh As-Syari
dan tidak boleh melampau ketentuan-
ketentuan syara™ tersebut.

Dalam masalah pengembangan
kepemilikan, Syara™ telah menjelaskan
garis-garisbesar tentang mekanisme yang
dipergunakan untuk mengembangkan
kepemilikan, disamping juga
menyerahkan rincian hukumnya kepada
para mujtahid agar mereka menggali
hukum-hukumnya secara rinci
berdasarkan pada nash-nash yang
menjelaskan tentang mekanisme tersebut
serta berdasarkan pemahaman terhadap
fakta yang ada. Dengan demikian syara*
telah menjelaskan berbagai muamalah
dan transaksi-transaksi yang dapat
digunakan  untuk  mengembangkan
kepemilikan sekaligus juga menjelaskan
berbagai muamalah dan transaksi-
transaksi yang tidak boleh dilakukan

dalam rangka mengembangkan
kepemilikan. Dalam hal ini Islam
memiliki hukum-hukum tentang

pertanian, perdagangan, dan industri.
Kalau kita teliti segala macam

bentuk harta kekayaan yang ada dalam

kehidupan, maka dapat kita

81



kelompokkan menjadi tiga macam, yaitu
(1) harta berupa tanah; (2) hartayang
diperoleh melalui pertukaran dengan
barang (jual beli); dan (3) harta yang
diperoleh dengan cara  merubah
bentuknya dari satu bentuk ke bentuk
yang berbeda (produksi).

Dari sinilah kita ketahui teknik yang
umumnya  digunakan  orang-orang
mengembangkan untuk harta kekayaan
adalah dengan jalan melaksanakan
aktivitas pertanian, perdagangan dan
industri. Yang kesemuanya ditujukan
dalam rangka meningkatkan
produktivitasnya.

Secara garis besar, dapat
dikatakan bahwa Islam menghalalkan
kaum muslimin bergerak dalam bidang
pertanian, perdagangan dan perindustrian
dengan catatan-catatan tertentu. Dalam
masalah pertanian, prinsip hukum Islam
adalah pada hukum-hukum  yang
berhubungan dengan pertanahan.
Seseorang yang menghidupkan tanah
yang mati, bahkan baru membukanya
saja, berhak memiliki tanah tersebut.
Namun jika ia terlantarkan tanah itu lebih
dari tiga tahun, maka lahan tersebut
diambil alih oleh negara dan diberikan
kepada siapa saja yang  siap
mengolahnya, alias
memproduktifkannya. Diriwayatkan
bahwa Umar r.a. pernah mendatangi
Bilal bin Harits Al-Mazimi yang pernah
mendapat sebidang tanah yang luas dari
Rasulullah saw. sambil berkata:

"Wahai Bilal, engkau telah

meminta sebidang tanah yang

luas kepada Rasulullah saw. Lalu
beliau memberikan kepadamu.

Dan Rasulullah tidak pernah

menolak sama sekali untuk

dimintai, sementara engkau tidak
mampu (menggarap) tanah yang
ada di tanganmu”. Bilal
menjawab,  "Benar". Umar

Berkata, "Lihatlah, mana di

antara tanah itu yang tidak

mampu kamu garap, serahkanlah
kepada kami, dan kami akan

Humanis, Vol.17, No.1

membagikannya kepada kaum
muslimin”  (An-Nabhaniy, An-
Nizhamul Igtishadiy fil Islam, hal
141).

Sedangkan dalam jual beli, Allah
SWT jelas telah menjelaskan hukum
jual-beli, hukum-hukum yang berkaitan
dengan syirkah serta hal-hal yang terkait
dengan hukum- hukum tersebut. Dalam
masalah jual beli Allah SWT berfirman :
"Hai orang-orang yang beriman
janganlah kamu memakan harta
sesama kalian dengan jalan yang
bathil, melainkan dengan jalan
perdagangan yang berlaku suka
sama suka di antara kalian™ (QS.
An-Nisaa : 29)

Demikian pula dalam
menjelaskan hukum-hukum perseroan
(syirkah), maka Islam menjelaskan
macam-macam syirkah yang dibenarkan
didalam Islam seperti Syarikah Inan,
Abdan, Mudharabah, Wujuh dan
Syarikah Mufawadhah disertai dengan
berbagai ketentuan yang harus diikuti.

Adapun dalam masalah perindustrian,
baik industri kecil maupun besar, hukumnya
mubah. Kaum muslimin boleh membuat
baju, mobil, pesawat terbang dan barang apa
saja yang boleh dimanfaatkan. Berkaitan
dengan ini semua Islam telah menjelaskan
berbagai hukum yang berkaitan dengan
masalah ajiir dan produksi. Sedangkan
masalah hasil produksi atau barang-barang
yang telah dihasilkan termasuk dalam
masalah perdagangan. Diriwayatkan dari
Anas r.a. yang berkata:

"Nabi saw. telah membuat cincin"
(HR. Bukhari).

Juga diriwayatkan oleh Imam
Bukhari bahwa Beliau saw. menyuruh
seorang wanita agar anaknya (tukang
kayu) membuat mimbar, sandaran
tempat duduk dari mimbar Beliau. Oleh
karena itu, pengembangan kepemilikan
tersebut terikat dengan hukum- hukum
yang telah ditetapkan syara®, yaitu
hukum-hukum  seputar  pertanahan,

82



hukum- hukum jual-beli, perseroan serta
hukum-hukum yang terkait dengan
ijaratul-ajiir dan produksi. Karenanya
pengembangan  kepemilikan  dalam
bidang pertanian, perdagangan, maupun
industri bisa dilakukan secara perorangan
maupun secara bersama dalam suatu
syarikat. Bila suatu usaha berskala besar,
maka lazimnya dilakukan dalam suatu
syarikat. Jika seseorang memiliki modal
tetapi tak punya waktu buat
mengelolanya maka dianjurkan bagi
untuk menyerahkan kepada orang lain
yang bekerja sama  dengannya,
mengelola hartanya agar berkembang,
dalam syarikah mudharabah. Apapun
bentuk syarikah yang disahkan oleh
Islam (syarikah inan, mudharabah, dan
‘abdan), insya Allah, barakah lantaran
dijamin oleh Allah SWT sebagaimana
sabda Rasulullah saw dalam hadits
qudsy:
"Aku adalah pihak ketiga (Yang
Maha Melindungi) bagi dua
orang yang melakukan syirkah,
selama salah seorang di antara
mereka tidak berkhianatkepada
temannya (syariknya). Apabila di
antara mereka ada yang
berkhianat, maka Aku akan
keluar dari mereka (tidak
melindungi)." (HR. Ad-
Daruquthni)

(3) Larangan menimbun harta
benda walaupun telah dikeluarkan
zakatnya. Harta yang ditimbun tidak
akan berfungsi ekonomi. Pada
gilirannya akan menghambat
distribusi  karena tidak terjadi
perputaran harta.

Al-Badri  (1992) menjelaskan
bahwa Islam mengharamkan menimbun
harta benda walaupun telah dikeluarkan
zakatnya, dan mewajibkan pembelanjaan
terhadap harta tersebut, agar ia beredar di
tengah-tengah  masyarakat  sehingga
dapat diambil manfaatnya. Penggunaan
harta benda itu dapat dilakukannya
dengan  mengusahakannya  sendiri

Humanis, Vol.17, No.1

ataupun berserikat dengan orang lain
dalam suatu pekerjaan yang tidak
diharamkan. Dengan tegas Al-Qur“an
telah melarang usaha penimbunan harta,
baik emas maupun perak, karena
keduanya merupakan standar mata uang
(Al-Badri, 1992) Allah SWT berfirman:
“Dan orang-orang yang
menimbun emas dan perak dan
tidak menginfakkannya di jalan
Allah, maka berilah mereka
kabar gembira dengan siksaan
yvang pedih ” (QS At-Taubah 34)

Imam  Thabari  mengatakan
berdasarkan sanad dari Abu Umamah
“Ketika seseorang Ahlus Shuffah yaitu
orang-orang yang menempati satu bagian
dari masjid Nabawi, meninggal dunia
dan di bawah selimutnya ditemukan satu
dinar uang emas, Rasulullah SAW
bersabda: “ Satu gosokan (api akan
menimpanya nanti di hari kiamat).”
“Kemudian ketika ada lagi yang
meninggal dan ditemukan dua dinar uang
emas, Nabi SAW bersabda: “Dua
gosokan.” Rasulullah SAW mengambil
isyarat pemahaman dari Ayat Al-Qur an:

“Dan orang-orang yang

menimbun emas dan perak dan

tidak menafkahkannya pada
jalan Allah, maka beritahukanlah
kepada mereka (bahwa mereka
akan mendapat) siksa yang
pedih.” (QS At Taubah 34).

Di dalam ayat berikutnya Allah
SWT menegaskan :

“pada hari dipanaskan emas dan
perak itu dalam  neraka
jahannam, lalu dibakar
dengannya dahi mereka,
lambung dan punggung mereka
(lalu dikatakan) kepada mereka :
,Inilah harta bendamu yang
kamu simpan untuk dirimu
sendiri, maka rasakanlah
sekarang (akibat dari) apa yang
kamu simpan itu.” (QS. At-
Taubah : 35).

83



(4) Membuat kebijakan agar harta
beredar secara luas serta
menggalakkan  berbagai kegiatan
syirkah dan mendorong pusat-pusat
pertumbuhan.

Islam memerintahkan agar harta
benda beredar di seluruh anggota
masyarakat, dan tidak hanya beredar di
kalangan tertentu, sementara kelompok
lainnya tidak mendapat kesempatan.
Caranya adalah dengan menggalakkan
kegiatan investasi dan pembangunan
infrastruktur. Untuk merealisasikan hal
ini, maka negara akan menjadi fasilitator
antara orang-orang kaya yang tidak
mempunyai waktu dan kesempatan untuk
mengelola dan mengembangkan
hartanya dengan para pengelola yang
profesional yang modalnya kecil atau
tidak ada. Mereka dipertemukan dalam
kegiatan perseroan (syirkah).

Selain itu negara dapat juga
memberikan pinjaman modal kepada
orang-orang yang memerlukan modal
usaha. Dan tentu saja pinjaman yang
diberikan tanpa dikenakan bunga ribawi.
Bahkan kepada orang-orang tertentu
dapat saja diberikan modal usaha secara
cuma-cuma sebagai hadiah agar ia tidak
terbebani untuk mengembalikan
pinjaman.

Cara lain yang dilakukan oleh negara untuk
mendorong pusat-pusat pertumbuhan ekonomi
adalah dengan membuat dan menyediakan
berbagai fasilitas seperti jalan raya, pelabuhan,
pasar dan lain sebagainya. Juga membuat
kebijakan yang memudahkan setiap seorang
membuat dan mengembangkan berbagai
macam jenis usaha produktif

SIMPULAN DAN SARAN

Jadi saya menyimpulkan, untuk
memperbaiki ekonomi umat Islam pada
saat ini, pertama kesiapan mentalitas umat
untuk berubah dan siap maju demi
memperbaiki nasib diri menjadi perioritas
utama dalam membangun kemajuan
ekonomi umat. Demikian pula pelurusan

Humanis, Vol.17, No.1

pemahaman dan pemaknaan ajaran Islam
juga merupakan program yang tidak dapat
ditinggalkan. Mekanisme distribusi yang
ada dalam sistem ekonomi Islam secara
garis besar dapat dikelompokkan menjadi
dua kelompok mekanisme, yaitu (1) apa
yang disebut mekanisme ekonomi dan (2)
mekanisme non-ekonomi. Sebagai bukti
apa yang pernah terjadi pada masa
pemerintahan Khalifah Umar bin Abdul
Aziz. Walaupun pemerintahannya hanya
berlangsung beberapa tahun, namun
berhasil menciptakan kesejahteraan yang
mengagumkan. Pada masa itu tidak ada
seorangpun dari anggota masyarakat yang
mau dan berhak menerima zakat. Adanya
kelompok penerima zakat indikator utama
apakah suatu negara atau masyarakat telah
betul-betul sejahtera.
Wallahu*alambishawwab.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M.H. 1990. Diraasaat fil Fikril
Islami. Penerbit Darul Bayarig. Aman

Abdurrahman al Maliki. 1963. As-Siyasah
al-Igtishadiyyah al-Mutsla.

Al-Assal, A.M dan Fathi Ahmad Abdul
Karim. 1999. Sistem, Prinsip dan
Tujuan Ekonomi Islam
(Terjemahan). Penerbit CV. Pustaka
Setia.

Al-Badri, A. A. 1992. Hidup Sejahtera
dalam Naungan Islam
(Terjemahan). Penerbit Gema Insani
Press. Jakarta.

Al-Baghdadi. A. R. 1996. Sistem
Pendidikan di Masa Khilafah Islam.
Penerbit Al- Izzah. Bangil-Jatim.

Al-Baghdady. A. 1987. Serial Hukum
Islam : Penyewaan Tanah Lahan;
Kekayaan Gelap; Ukuran Panjang,
Luas, Takaran dan Timbangan
(Terjemahan). Penerbit. Al-
Ma*“arif. Bandung.

Al-Malikiy, A.R. 1990. Nizhamul Uqubaat.
Penerbit Darul Ummah. Baerut-
Lebanon.

84



An-Nabhaniy, T. 1990. An-Nizham Al-
Igtishadi Fil Islam. Penerbit Darul
Ummabh. Bairut.

Az-Zein, S. A. 1981. Syari“at Islam :
Dalam Perbincangan Ekonomi,
Politik dan Sosial sebagai Studi
Perbadingan (Terjemahan).
Penerbit Husaini. Bandung.

Bakri, H.M.K. 1986. Hukum Pidana
dalam Islam (cetakan ke-2).
Penerbit CV.Ramadhani. Solo.

Chapra, M. U. 1999. Islam dan
Tantangan Ekonomi : Islamisasi
Ekonomi Kontemporer
(Terjemahan). Penerbit Risalah
Gusti. Surabaya.

Mannan, M.A. 1993. Teori dan Praktek
Ekonomi Islam. Penerbit PT. Dana
BhaktiWakaf. Yogyakarta.

Mubyarto. 1999. Reformasi Sistem
Ekonomi : Dari Kapitalisme
Menuju Ekonomi  Kerakyatan.
Penerbit Aditya Media. Yogyakarta.

Qardhawi, Y. 1995. Kiat Islam
Mengentaskan Kemiskinan.
(Terjemahan).  Penerbit. Gema
Insani Press. Jakarta.

Qureshi. A.l. 1985. Islam and The Theory
of Interest. (Terjemahan). Penerbit
Titamas. Jakarta.

Rahman. 1995. Doktrin Ekonomi Islam,
Jilid 11 (Terjemahan). Penerbit
Dana BhaktiWakaf. Yogyakarta.

Zallum, A. Q. 1963. Mugaddimatud
Dustur awil Asbaabul Maujibatu
lahu. PenerbitHizbut Tahrir. Baerut.

Zallum, A. Q. 1983. Al-Amwaal fi
Daulatil Khilafah. Penerbit Darul
[Imu lilMalayiin. Baerut-Lebanon

Humanis, Vol.17, No.1

85



