Humanis, Vol. 18, No. 1

STUDI BULAN ASADHA TENTANG KEPEDULIAN AJARAN AGAMA BUDDHA
TERHADAP KEBAHAGIAAN SEMUA MAKHLUK HIDUP

'Arif Muzayin Shofwan
Universitas Nahdlatul Ulama Blitar
arifshofwan2@gmail.com

Abstract: In the month of Asadha, the Buddha first gave a lecture to his followers which
contained concern for the happiness of all living beings, both visible and invisible. This
qualitative research using a literature study will examine the concept of concern from Buddhist
teachings for the happiness of all living creatures. The data analysis technique uses content
analysis by sorting things according to the focus and objectives of the research. This research
produced the following findings. First, the commemoration of the holy month of Asadha teaches
Buddhists the importance of understanding the nature of human life and its purpose. With his
concern, the Buddha explained the Four Noble Truths, namely: (1) the truth of suffering; (2)
the truth of the origin of suffering; (3) the truth of the cessation of suffering, and (4) the truth
of the path leading to the cessation of suffering. Second, the commemoration of the holy month
of Asadha teaches Buddhists the importance of the path to the cessation of suffering which is
usually called the "Noble Eightfold Path" or "Middle Path", namely a path that Buddhists must
take to lead to the cessation of suffering and obtain unlimited happiness and enlightenment.
Keyword: Concept, Asadha Month, Happiness, and Buddhism

Abstrak: Pada bulan Asadha pertama kali Sang Buddha memberikan ceramah kepada
umatnya yang berisi tentang kepedulian terhadap kebahagiaan semua makhluk hidup, baik
yang tampak maupun yang tidak tampak. Penelitian kualitatif dengan studi kepustakaan ini
akan mengkaji konsep kepedulian ajaran agama Buddha terhadap kebahagiaan semua makhluk
hidup. Teknik analisa datanya menggunakan analisis isi dengan memilah-milah hal-hal yang
sesuai dengan fokus dan tujuan penelitian. Penelitian ini menghasilkan temuan berikut.
Pertama, peringatan hari suci bulan Asadha mengajarkan kepada pada umat Buddha akan
pentingnya memahami hakikat kehidupan manusia dan tujuan hidupnya. Dengan
kepeduliannya, Sang Buddha membabarkan Empat Kebenaran Mulia, yaitu: (1) kebenaran
akan derita; (2) kebenaran asal-usul derita; (3) kebenaran akan lenyapnya derita; dan (4)
kebenaran jalan menuju lenyapnya derita. Kedua, peringatan hari suci bulan Asadha
menganjarkan kepada umat Buddha akan pentingnya jalan menuju lenyapnya derita yang biasa
disebut “Jalan Mulia Berunsur Delapan™ atau “Jalan Tengah”, yakni sebuah jalan yang harus
ditempuh umat Buddha untuk menuju lenyapnya derita serta mendapatkan kebahagiaan dan
pencerahan yang tanpa batas.

Kata Kunci: Konsep, Bulan Asadha, Kebahagiaan, dan Agama Buddha

PENDAHULUAN

Apabila seseorang bertanya tentang sebuah agama yang memiliki kepedulian terhadap
kebahagiaan semua makhluk hidup tanpa batas, maka agama tersebut adalah agama Buddha.
Yakni, sebuah agama yang telah dibabarkan oleh Sang Buddha Gotama seorang putra mahkota
Raja Sudhodana dan Ratu Mahamaya dari Kerajaan Sakya. Dari pertanyaan sederhana seperti
ini mungkin akan timbul pertanyaan-pertanyaan lanjutan. Misalnya, sejak kapan Sang Buddha
membabarkan ajaran agama yang memiliki kepedulian terhadap kebahagiaan semua makhluk
tanpa batas tersebut?. Mengapa ajaran yang dibabarkan Sang Buddha memiliki kepedulian
yang tanpa batas terhadap kebahagiaan semua makhluk hidup?. Dan mungkin pula akan

12


mailto:arifshofwan2@gmail.com

Humanis, Vol. 18, No. 1

mengembang ke berbagai pertanyaan yang lebih mendalam dibanding pertanyaan-pertanyaan
itu semua (Shofwan, 2022).

Jawaban sederhananya adalah Sang Buddha mulai membabarkan ajaran agama yang
memiliki kepedulian tanpa batas tersebut setelah beliau mengalami pencerahan sempurna atau
mencapai ke-buddha-an. Yakni, tepat dua bulan setelah Sang Buddha mencapai pencerahan
pada saat purnama siddhi di bulan Asadha, beliau mengajarkan Empat Kebenaran Mulia untuk
pertama kalinya. Peristiwa yang dikenal khotbah pertama ini terjadi di Taman Rusa Isipatana
dekat kota Benares. Lima orang pertapa bekas teman berjuang yang pernah meninggalkan Sang
Buddha bertapa sendirian di bawah Pohon Bodi, merupakan orang-orang yang paling
berbahagia yang pertama kali mendengarkan khotbah Sang Buddha tersebut. Kelima orang
tersebut adalah Kondafina, Bhaddiya, Vappa, Mahanama, dan Assaji (Shofwan, 2022).

Selanjutnya apakah sesungguhnya yang Sang Buddha kumandangkan kepada dunia
pertama kali pada bulan Asadha tersebut?. Seberapa pentingkah peristiwa tersebut sehingga
memiliki nilai keramat bagi kemanusiaan?. Sri Saddhammacariya Pafifavaro Mahathera
(1987) menyatakan bahwa peristiwa bulan Asadha tersebut sangat penting diperingati sebab
dalam khotbah pertama itulah, Sang Buddha menyampaikan hakikat kehidupan manusia dan
tujuan hidup ini. Lebih dari itu, Sang Buddha menunjukkan jalan yang agung dan suci untuk
membebaskan manusia dari penderitaan dan kemelaratan batin. Semua itu, Sang Buddha
simpulkan dalam Empat Kebenaran Mulia yang sangat terkenal sebagai jantung dan sumber
dari seluruh ajaran dhamma Sang Buddha.

Dalam sebuah penelusuran penelitian terdahulu, tampak ada penelitian tentang ajaran
agama Buddha yang telah dilakukan oleh Shofwan (2022) berjudul “Character Building
Melalui Ajaran Agama Buddha” mengkaji tentang pembentukan karakter dengan ajaran-ajaran
agama Buddha. Tulisan Shofwan (2022) yang lainnya berjudul “Etika Ajaran Agama Buddha
untuk Membangun Bangsa dan Negara dalam Kebersamaan” yang mengkaji tentang etika-
etika ajaran agama Buddha dalam membangun bangsa dan negara agar tetap harmonis dan
saling menjaga kebersamaan. Namun daari dua judul tersebut tampaknya belum ada penelitian
yang mengkaji tentang konsep kepedulian ajaran agama Buddha terhadap kebahagiaan semua
makhluk hidup. Oleh karena itu, tulisan ini segera mengawali penelitian tentang konsep agama
Buddha tersebut terhadap kebagiaan semua makhluk hidup, baik yang tampak maupun yang
tak tampak.

METODE PENELITIAN

Penelitian diskriptif kualitatif ini menggunakan pendekatan studi kepustakaan dalam
melakukannya. Studi kepustakaan adalah suatu studi untuk mengumpulkan informasi dan data
dengan beberapa hal yang ada di perpustakaan, misalnya buku, majalah, dan lainnya (Mardalis,
1999). Nazir (2003) menyatakan bahwa studi kepustakaan merupakan teknik pengumpulan
data dengan melakukan penelaahan buku, literatur, catatan, dan beragam catatan yang
diperlukan.

Sedangkan Zed (2014) menambahkan bahwa karya non-cetak seperti hasil rekaman
audio seperti kaset, dan video film seperti microfilm, mikrofis dan bahan elektronik lainnya —
juga dapat digunakan sebagai data dalam studi kepustakaan. Namun tentu saja tidak semua
karya non-cetak bisa digunakan dalam mengumpulkan data dalam penelitian ini. Artinya, data-
data baik yang berupa cetak maupun non-cetak harus dipilih dan dipilah.

Sumber data penelitian ini adalah data-data yang terkait dengan tujuan dan masalah
yang dipertanyakan dalam penelitian (Bungin, 2001). Dengan demikian, analisa data dalam
penelitian ini menggunakan analisis isi (content analysis) dengan memilah-milah data yang
sesuai dengan tujuan dan masalah penelitian. Selain itu, penelitian ini menggunakan beberapa
metode dalam pembahasannya, yaitu: deduksi, induksi, dan komparasi (Hadi, 1989).

13



Humanis, Vol. 18, No. 1

PEMBAHASAN
Kepedulian Membabarkan Empat Kebenaran Mulia

Sampai sejauh mana kepedulian dhamma ajaran Sang Buddha bagi semua makhluk
hidup?. Kemudian apa signifikansi Empat Kebenaran Mulia tersebut terhadap kebahagiaan
semua makhluk hidup?. Tentu tidak mudah bagi orang awam untuk menjawab pertanyaan
semacam ini. Namun bagi Sang Buddha yang telah mencapai pencerahan sempurna,
pertanyaan semacam itu sangat mudah untuk dijawab dan dibabarkan. Yakni, pembabaran
Empat Kebenaran Mulia dari Sang Buddha tersebut merupakan bukti kepedulian beliau demi
kebahagiaan semua makhluk hidup agar mereka tidak terus mengembara dan berkelana dalam
roda penderitaan. Oleh karena itu, umat manusia hendaknya mengerti terlebih dahulu pada
Empat Kebenaran Mulia yang merupakan jantung dan sumber kepedulian dhamma Sang
Buddha tersebut, antara lain:

Pertama, Kebenaran Mulia akan Derita (Dukkhassa Ariya Saccassa). Y akni, kebenaran
mulia yang pertama dibabarkan Sang Buddha adalah kebenaran tentang adanya derita (dukkha)
yang mencengkeram kehidupan ini. Dalam kehidupan ini, semua makhluk hidup telah dan akan
melewati proses derita jasmani seperti kelahiran, usia tua, menyandang berbagai macam
penyakit, hingga derita mengalami kematian. Selain derita tersebut, semua makhluk hidup juga
telah dan akan mengalami penderitaan batin (mental) seperti sedih, putus asa, kegagalan, dan
penderitaan-penderitaan batin lainnya. Sehingga, pada hakikatnya kehidupan manusia ini
merupakan timbunan dari berbagai kelompok derita (sankhara dukkhd). Dipertegas oleh Sang
Buddha sebagai berikut: “O, Para Bhikkhu, kebenaran mulia tentang derita (dukkha) yaitu:
kelahiran adalah dukkha, usia tua adalah dukkha, penyakit adalah dukkha, kematian adalh
dukkha, berkumpul dengan yang tidak disukai adalah dukkha, berpisah dari yang dicintai
adalah dukkha, tidak memperoleh yang diinginkan adalah dukkha. Singkatnya, lima kelompok
kemelekatan (pancapadanakhanda) adalah dukkha” (Dhammacakkappavattana Sutta).

Kedua, Kebenaran Mulia akan Asal Derita (Dukkha Samudayassa Ariya Saccassa).
Yakni, kebenaran mulia kedua yang dibabarkan Sang Buddha adalah kebenaran tentang asal
mula timbulnya penderitaan. Asal mula timbulnya penderitaan yang dialami semua makhluk
hidup adalah nafsu-nafsu keinginan (tanha). Disebutkan dalam ‘“Dhammacakkappavattana
Sutta” sebagai berikut: “O, Para Bhikkhu, kebenaran mulia tentang asal mula derita
(dukkhasamudaya ariyasacca) yaitu: keinginan terhadap kesenangan indera (kama tanha),
keinginan terhadap penjelmaan (bhava tanha), dan keinginan terhadap pemusnahan diri
(vibhava tanhad)”. Bhikkhu Sri Dhammacariya Paifiavaro Thera sekarang Mahathera (1987)
menambahkan bahkan penderitaan yang kecil-kecil yang amat mengerikan seperti: cekcok
rumah tangga, pertengkaran, penyelewengan, tindak pidana; sampai peperangan yang menelan
korban ribuan umat manusia. Apakah sebabnya?. Tidak lain bersumber dari nafsu-nafsu
keinginan (tanha).

Ketiga, Kebenaran Mulai akan Kepadaman Derita (Dukkha Nirodhassa Ariya
Saccassa). Yakni, kebenaran mulia keempat yang dibabarkan Sang Buddha adalah kebenaran
tentang lenyapnya (kepadaman) derita. Dalam istilah lain, Bhikkhu Sri Saddammacariya
Pafifiavaro Mahathera (1987) menyebutnya dengan kebenaran tentang adanya kebahagiaan
tertinggi yang dapat dicapai oleh setiap orang. Bila mereka mau, dan mau berusaha dengan
tekun, dengan penuh semangat untuk melenyapkan sebab-sebab penderitaan itu secara mutlak.
Dalam “Dhammacakkappavattana Sutta” disebutkan sebagai berikut: “O, Para Bhikkhu,
kebenaran mulia tentang lenyapnya dukkha yaitu terhentinya semua nafsu keinginan tanpa
sisa, melepaskannya, bebas, terpisah sama sekali dari nafsu keinginan tersebut”.

Keempat, Kebenaran Mulia akan Jalan Menuju Kepadaman Derita (Dukkha Nirodha
Gamina Patipadaya Ariya Saccassa). Yakni, kebenaran keempat yang dibabarkan Sang
Buddha adalah adanya jalan menuju lenyapnya (pemadaman) derita. Bhikkhu Sri
Saddammacariya Pafiflavaro Mahathera (1987) menyatakan bahwa kebenaran mulia keempat

14



Humanis, Vol. 18, No. 1

ini menuntut penghayatan dari setiap orang. Sebab kebenaran mulia keempat ini adalah jalan
yang agung, jalan yang ampuh untuk melenyapkan sebab-sebab penderitaan. Hingga mereka
yang menghayatinya pasti mencapai kebahagiaan tertinggi (nibbana). Jalan keramat itu
sebenarnya hanya satu, namun terdiri dari delapan unsur yang tidak bisa dipisah-pisah satu dari
yang lainnya. Sang Buddha menyatakan: “O, Para Bhikkhu, kebenaran tentang jalan menuju
lenyapnya dukkha tidak lain adalah Jalam Mulia Berunsur Delapan yaitu: Pengertian benar,
Pikiran benar, Ucapan benar, Perbuatan benar, Mata pencaharian benar, Usaha benar,
Perhatian benar, dan Samadhi benar” (Dhammacakkappavattana Sutta).

Pembabaran tentang Empat Kebenaran Mulia di atas merupakan bukti kepedulian Sang
Buddha demi kebahagiaan semua makhluk hidup yang tanpa batas. Bahkan Y.A.D. Paffiasara
Mahathera (1993) menyatakan bahwa ketika banyak manusia memperdebatkan dan
menanyakan berbagai hal yang berhubungan dengan asal-usul dunia, Sang Buddha selalu
mengingatkan mereka agar tidak menyia-nyiakan waktu dan pikiran dengan pertanyaan-
pertanyaan yang tak banyak membawa pencerahan semacam itu. Akan tetapi, Sang Buddha
selalu menyarankan agar mereka tekun mempelajari Empat Kebenaran Mulia atau Empat
Kasunyataan Mulia dan mengikuti Jalan Mulia Berunsur Delapan demi kebahagiaan dirinya
sendiri dan kebahagiaan semua makhluk hidup yang tanpa batas.

Kepedulian Membabarkan Jalan Mulia Berunsur Delapan

Selain kepedulian Sang Buddha dalam membabarkan Empat Kebenaran Mulia
sebagaiamana yang telah dipaparkan di atas, beliau juga terus mengajarkan umat manusia agar
selalu mengikuti dan mempraktikkan Jalan Mulia Berunsur Delapan. Kedelapan jalan ini
merupakan kebenaran untuk menuju lenyapnya derita (dukkha) yang selalu dibabarkan oleh
Sang Buddha. Hingga karena mulianya delapan jalan tersebut, Sang Buddha selalu menyatakan
demikian: “Dari Semua jalan, Yang Berunsur Delapan yang terbaik. Dari semua kebenaran,
Yang Empat yang terbaik. Dari semua keadaan, bebas dari kemarahan yang terbaik. Dari
semua manusia, yang sadarlah yang terbaik. Inilah Jalan satu-satunya. Tak ada lainnya yang
bisa menjadikan murni dan sadar. Jalani Jalan itu. Dan engkau akan mengatasi Mara. Jalani
Jalan ini. Dan engkau akan mengakhiri penderitaan. Saya memaklumatkan Jalan ini.
Ditemukan oleh Saya sendiri” (Dhammapada).

Adapun Jalan Mulia Berunsur Delapan yang dibabarkan oleh Sang Buddha sebagai
bentuk kepedulian-Nya terhadap semua makhluk hidup agar mereka bisa menjalankan jalan
tersebut hingga mereka mencapai kebahagiaan tak terhingga dapat dijelaskan sebagai berikut,
antara lain:

Pertama, ucapan yang benar (samma-vacca). Y akni, ucapan yang benar mencerminkan
tekad untuk menahan diri dari berbohong (musavada), memfitnah (pisunacava) yang dapat
menimbulkan kebencian, permusuhan, perpecahan, dan ketidakrukunan antara golongan-
golongan; ucapan kasar, pedas, tidak sopan, jahat dan caci maki (pharusavaca), percakapan
yang tidak bermanfaat, menggunjing (samphappalapa), dan lain sebagainya.

Kedua, perbuatan yang benar (samma-kammanta). Y akni, perbuatan yang benar berarti
mengembangkan kelakuan bermoral, mulia, dan damai, salah satunya melalui Pancasila
Buddhis. Tidak melakukan pembunuhan, selalu mengembangkan welas asih terhadap semua
makhluk hidup, tidak melakukan perbuatan asusila, tidak mengkonsumsi minuman yang
memabukkan, dan semacamnya. Selain itu, seorang yang melakukan perbuatan benar akan
selalu meningkatkan kewaspadaan, ketelitian dan semacamnya.

Ketiga, penghidupan yang benar (samma-ajiva). Yakni, penghidupan yang benar
berarti menghindari diri dari memperoleh mata pencaharian yang menyebabkan kerugian diri
sendiri maupun orang lain. Penipuan, penghianatan, tipu muslihat, kecurangan, dan pemerasan
seharusnya tidak dilakukan. Selain itu, memperdagangkan minuman keras, obat-obatan

15



Humanis, Vol. 18, No. 1

terlarang, ganja, narkotik, dan semacamnya hendaknya dihindari oleh seseorang yang
berpenghidupan secara benar.

Keempat, daya upaya yang benar (samma-vayama). Yakni, daya upaya yang benar
dalam meditasi (samadhi) mempunyai dua segi, yakni positif dan negatif. Dalam segi positif
adalah berusaha kuat untuk menumbuhkan dan mengembangkan keadaan batin yang baik dan
sehat. Sedangkan dalam segi negatif adalah berusaha kuat untuk mencegah timbulnya keadaan
batin yang jahat dan tidak sehat.

Kelima, perhatian yang benar (samma-sati). Yakni, perhatian yang benar meliputi
latihan Vippasana Bhavana (meditasi untuk mendapatkan pandangan terang tentang hakekat
kehidupan). Yakni melatih diri agar benar-benar sadar, penuh perhatian dan waspada terhadap
keadaan-keadaan yang terjadi dalam dirinya sendiri, meliputi: tubuh, perasaan, pikiran, dan
bentuk-bentuk pikiran berupa ide, konsepsi, dan semacamnya.

Keenam, konsentrasi yang benar (samma-samadhi). Yakni, konsentrasi yang benar
berarti pemusatan pikiran yang ditujukan pada sasaran (objek) yang baik, sehingga batin
mencapai tingkatan yang lebih tinggi.

Ketujuh, pikiran yang benar (samma-ditthi). Yakni, pikiran yang benar adalah pikiran
yang bebas dari hawa nafsu (raga), kemauan buruk (byapada), kekejaman (vihimsa), dan
semacamnya; yang diwujudkan dalam cinta kasih (metta) terhadap semua makhluk. Dengan
pikiran yang benar, seseorang dapat membebaskan dirinya dari semua pikiran yang
mementingkan diri sendiri, kemauan buruk, kebencian dan kekerasan dalam semua lingkungan
hidup, baik individual maupun sosial.

Kedelapan, pandangan yang benar (samma-sankhapa). Y akni, pandangan yang benar
adalah pengertian terhadap segala sesuatu dan peristiwa menurut hakekat yang sebenarnya;
penembusan kedalam empat kesunyataan mulia. Adapun empat kesunyataan mulia tersebut, di
antaranya; (1) kesunyataan mulia tentang penderitaan; (2) kesunyataan mulia tentang asal mula
penderitaan; (3) kesunyataan mulia tentang lenyapnya penderitaan; dan (4) kesunyataan mulia
tentang jalan menuju lenyapnya penderitaan.

Sri  Saddhammacariya Pafinavaro Mahathera (1987) menyatakan bahwa Jalan
Kebenaran Berunsur Delapan itu bisa disebut juga “Jalan Tengah”. Sebab jalan ini tidak
berkompromi dengan pendapat yang menganggap bahwa dengan memenuhi nafsu-nafsu indera
akan mendapatkan kebahagiaan sejati. Begitu pula, jalan ini tidak berkompromi dengan
pendapat yang menyatakan bahwa dengan menyakiti dan menyiksa badan jasmani, maka
mereka akan mendapatkan kebahagiaan yang sejati. Setiap orang yang melangkahkan kaki di
atas “Jalan Tengah” tersebut harus mengembangkan tiga latihan.

Tiga latihan tersebut antara lain: Pertama, Sila, yakni latihan dari: Ucapan yang benar,
Perbuatan yang benar, dan Penghidupan yang benar. Sila adalah menjaga dan mengendalikan
pintu-pintu indera. Apabila seseorang memiliki sila, maka dia memiliki pengawas bagi dirinya
sendiri. Kedua, Samadhi, yakni latihan dari: Daya upaya yang benar, Perhatian yang benar, dan
Konsentrasi yang benar. Samadhi berarti mengembangkan semua perbuatan baik, berusaha
mengerjakan segala hal yang bertalian dengan kebenaran dengan penuh perhatian dan
kesadaran, dan berjuang membangun keluarga, masyarakat, nusa, dan bangsa. Dengan latihan
samadhi, seseorang akan menjadi pembangun sejati. Ketiga, Paifia, yaitu latihan dari: Pikiran
yang benar dan Pandangan yang benar. Paifia berarti mengembangkan kebijaksanaan dengan
memupuk pikiran dan pandangan yang benar.

Demikianlah kepedulian Sang Buddha dalam membabarkan ajaran-Nya berupa Empat
Kebenaran Mulia dan Jalan Mulia Berunsur Delapan yang tetap menggema hingga saat ini,
hanya demi kebahagiaan semua makhluk hidup tanpa batas. Dan perlu diketahui pula bahwa
makna Hari Suci Asadha mengingatkan kepada kita akan dua hal penting sebagai bukti
kepedulian Sang Buddha terhadap kebahagiaan semua makhluk hidup yang tanpa batas, yaitu:
(1) Pembabaran Khotbah Dhamma yang pertama dari Sang Buddha kepada lima pertapa di

16



Humanis, Vol. 18, No. 1

Taman Rusa Isipatana, Benares, pada saat purnama Sidhi di bulan Asadha/Asalha; (2) Pada
hari dan bulan itu pula telah terbentuk Tiga Permata Mulia (Tiratana/ Triratana), antara lain:
Buddha, Dhamma, dan Sangha.

SIMPULAN DAN SARAN

Dari uraian di atas dapat disimpulkan bahwa pembabaran khotbah dhamma pertama
kepada lima pertapa di Taman Rusa Isipatana, Benares, pada saat purnama Sidhi bulan Asadha
merupakan bentuk kepedulian Sang Buddha terhadap kebahagiaan semua makhluk hidup yang
tanpa batas. Berawal dari peristiwa penting di bulan Asadha tersebut, kitumat Buddha bisa
mengambil hikmah atau pelajaran sebagai berikut. Pertama, peringatan hari suci bulan Asadha
mengajarkan kepada umat Buddha akan pentingnya memahami hakikat kehidupan manusia
dan tujuan hidupnya. Dengan kepeduliannya, Sang Buddha membabarkan Empat Kebenaran
Mulia tersebut, yaitu: (1) kebenaran akan derita; (2) kebenaran asal-usul derita; (3) kebenaran
akan lenyapnya derita; dan (4) kebenaran jalan menuju lenyapnya derita.

Kedua, peringatan hari suci bulan Asadha menganjarkan kepada umat Buddha akan
pentingnya jalan menuju lenyapnya derita yang biasa disebut “Jalan Mulia Berunsur Delapan”
atau “Jalan Tengah”. Yakni sebuah jalan yang harus ditempuh umat Buddha untuk menuju
lenyapnya derita serta mendapatkan kebahagiaan dan pencerahan yang tanpa batas.
Demikianlah dua pelajaran yang dapat dipetik umat Buddha pada peringatan Hari Suci Asadha,
sebagai bentuk kepedulian Sang Buddha demi kebahagiaan semua makhluk hidup.

DAFTAR PUSTAKA

Bhikkhu Dhammadhiro [penyaji]. 2005. Paritta Suci: Kumpulan Pali Wacana untuk Upacara
dan Pijja. Jakarta: Sangha Theravada Indonesia.
Bhikkhu Suriya Subhato [penj]. 1990. Khotbah Pemutaran Roda Dhamma
(Dhammacakkappavattana Sutta). Buddha Cakkhu, No. 18/Tahun XI/1990, hal. 6-8.
Bungin, B. 2001. Metodologi Penelitian Sosial Format-format Kuantitatif dan Kualitatif.
Surabaya: Airlangga University Press.

Hadi, S. 1989. Metodologi Research Jilid 1. Yogyakarta: Andi Offset.

Mardalis. 1999. Metode Penelitian Suatu Pendekatan Proposal. Jakarta: Bumi Aksara.

Mulyadi W. 2002. Pokok-pokok Dasar Agama Buddha. Jakarta: Departemen Agama Republik
Indonesia.

Nazir, M. 2003. Metodologi Penelitian. Jakarta: Ghalia Indonesia.

Pa-Auk Tawya Sayadaw. 2015. Janati Passati: Mengetahui dan Melihat. Tanpa Alamat:
Yayasan Meditasi Hutan Pandangan Terang.

Shofwan, A.M. 2022. Character Building Melalui Ajaran Agama Buddha. Dharmasmrti:
Jurnal llmu Agama dan Kebudayaan, Vol. 22, No. 1, April 2022.

---------- 2022. Etika Ajaran Agama Buddha untuk Membangun Bangsa dan Negara dalam
Kebersamaan. https://buddhism.lib.ntu.edu.tw/en/search/search_detail.jsp?seq=655044

---------- 2022. Etika Ajaran Agama Buddha untuk Membangun Bangsa dan Negara dalam
Kebersamaan. Abip: Jurnal Agama Buddha dan llmu Pengetahuan, Vol. VII, No. 2,
Desember 2022. https://doi.org/10.53565/abip.v7i2.316

Sri Saddhammacaria Pafifavaro Thera. 1987. Terbitnya Matahari Kemanusiaan. Buddha
Cakkhu, No. 06/Tahun VIII/1987, hal. 4-6.

17


https://buddhism.lib.ntu.edu.tw/en/search/search_detail.jsp?seq=655044
https://doi.org/10.53565/abip.v7i2.316

Humanis, Vol. 18, No. 1

Tim Penulis. 2005. Tipitaka Kitab Suci Agama Buddha Dhammapada Sabda Sabda Buddha
Gotama. Jakarta: Lembaga Pengkajian dan Pengembangan Keagamaan Buddha Indonesia.

Venerable S. Dhammika. 1990. Dasar Pandangan Agama Buddha. Terj. Dr. Arya Tjahjadi,
Sp.A. Surabaya: Yayasan Dhammadipa Arama Cabang Surabaya.

Y.A.D. Pafifasara Mahathera. 1993. Konsepsi Buddhis Tentang Kehidupan. Terj. Ir. Metta
Padmani. Buddha Cakkhu, No. 30/XIV/1993, hal. 27-32.

Zed, M. 2014. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia.

18



