
 
 

Humanis, Vol. 18, No. 1 
 

 12 

   STUDI BULAN ASADHA TENTANG KEPEDULIAN AJARAN AGAMA BUDDHA 
TERHADAP KEBAHAGIAAN SEMUA MAKHLUK HIDUP 

1Arif Muzayin Shofwan 
Universitas Nahdlatul Ulama Blitar 

arifshofwan2@gmail.com  
 

 
Abstract: In the month of Asadha, the Buddha first gave a lecture to his followers which 
contained concern for the happiness of all living beings, both visible and invisible.  This 
qualitative research using a literature study will examine the concept of concern from Buddhist 
teachings for the happiness of all living creatures. The data analysis technique uses content 
analysis by sorting things according to the focus and objectives of the research. This research 
produced the following findings. First, the commemoration of the holy month of Asadha teaches 
Buddhists the importance of understanding the nature of human life and its purpose. With his 
concern, the Buddha explained the Four Noble Truths, namely: (1) the truth of suffering; (2) 
the truth of the origin of suffering; (3) the truth of the cessation of suffering; and (4) the truth 
of the path leading to the cessation of suffering. Second, the commemoration of the holy month 
of Asadha teaches Buddhists the importance of the path to the cessation of suffering which is 
usually called the "Noble Eightfold Path" or "Middle Path", namely a path that Buddhists must 
take to lead to the cessation of suffering and obtain unlimited happiness and enlightenment.  
Keyword: Concept, Asadha Month, Happiness, and Buddhism 
 
Abstrak:  Pada bulan Asadha pertama kali Sang Buddha memberikan ceramah kepada 
umatnya yang berisi tentang kepedulian terhadap kebahagiaan semua makhluk hidup, baik 
yang tampak maupun yang tidak tampak. Penelitian kualitatif dengan studi kepustakaan ini 
akan mengkaji konsep kepedulian ajaran agama Buddha terhadap kebahagiaan semua makhluk 
hidup. Teknik analisa datanya menggunakan analisis isi dengan memilah-milah hal-hal yang 
sesuai dengan fokus dan tujuan penelitian. Penelitian ini menghasilkan temuan berikut. 
Pertama, peringatan hari suci bulan Asadha mengajarkan kepada pada umat Buddha akan 
pentingnya memahami hakikat kehidupan manusia dan tujuan hidupnya. Dengan 
kepeduliannya, Sang Buddha membabarkan Empat Kebenaran Mulia, yaitu: (1) kebenaran 
akan derita; (2) kebenaran asal-usul derita; (3) kebenaran akan lenyapnya derita; dan (4) 
kebenaran jalan menuju lenyapnya derita. Kedua, peringatan hari suci bulan Asadha 
menganjarkan kepada umat Buddha akan pentingnya jalan menuju lenyapnya derita yang biasa 
disebut “Jalan Mulia Berunsur Delapan” atau “Jalan Tengah”, yakni sebuah jalan yang harus 
ditempuh umat Buddha untuk menuju lenyapnya derita serta mendapatkan kebahagiaan dan 
pencerahan yang tanpa batas.  
Kata Kunci: Konsep, Bulan Asadha, Kebahagiaan, dan Agama Buddha 
 
PENDAHULUAN 

Apabila seseorang bertanya tentang sebuah agama yang memiliki kepedulian terhadap 
kebahagiaan semua makhluk hidup tanpa batas, maka agama tersebut adalah agama Buddha. 
Yakni, sebuah agama yang telah dibabarkan oleh Sang Buddha Gotama seorang putra mahkota 
Raja Sudhodana dan Ratu Mahamaya dari Kerajaan Sakya. Dari pertanyaan sederhana seperti 
ini mungkin akan timbul pertanyaan-pertanyaan lanjutan. Misalnya, sejak kapan Sang Buddha 
membabarkan ajaran agama yang memiliki kepedulian terhadap kebahagiaan semua makhluk 
tanpa batas tersebut?. Mengapa ajaran yang dibabarkan Sang Buddha memiliki kepedulian 
yang tanpa batas terhadap kebahagiaan semua makhluk hidup?. Dan mungkin pula akan 

mailto:arifshofwan2@gmail.com


 
 

Humanis, Vol. 18, No. 1 
 

 13 

mengembang ke berbagai pertanyaan yang lebih mendalam dibanding pertanyaan-pertanyaan 
itu semua (Shofwan, 2022). 

Jawaban sederhananya adalah Sang Buddha mulai membabarkan ajaran agama yang 
memiliki kepedulian tanpa batas tersebut setelah beliau mengalami pencerahan sempurna atau 
mencapai ke-buddha-an. Yakni, tepat dua bulan setelah Sang Buddha mencapai pencerahan 
pada saat purnama siddhi di bulan Asadha, beliau mengajarkan Empat Kebenaran Mulia untuk 
pertama kalinya. Peristiwa yang dikenal khotbah pertama ini terjadi di Taman  Rusa Isipatana 
dekat kota Benares. Lima orang pertapa bekas teman berjuang yang pernah meninggalkan Sang 
Buddha bertapa sendirian di bawah Pohon Bodi, merupakan orang-orang yang paling 
berbahagia yang pertama kali mendengarkan khotbah Sang Buddha tersebut. Kelima orang 
tersebut adalah Kondañña, Bhaddiya, Vappa, Mahānama, dan Assaji (Shofwan, 2022). 

Selanjutnya apakah sesungguhnya yang Sang Buddha kumandangkan kepada dunia 
pertama kali pada bulan Asadha tersebut?. Seberapa pentingkah peristiwa tersebut sehingga 
memiliki nilai keramat bagi kemanusiaan?. Sri Saddhammacariya Paññavaro Mahathera 
(1987) menyatakan bahwa peristiwa bulan Asadha tersebut sangat penting diperingati sebab 
dalam khotbah pertama itulah, Sang Buddha menyampaikan hakikat kehidupan manusia dan 
tujuan hidup ini. Lebih dari itu, Sang Buddha menunjukkan jalan yang agung dan suci untuk 
membebaskan manusia dari penderitaan dan kemelaratan batin. Semua itu, Sang Buddha 
simpulkan dalam Empat Kebenaran Mulia yang sangat terkenal sebagai jantung dan sumber 
dari seluruh ajaran dhamma Sang Buddha. 

Dalam sebuah penelusuran penelitian terdahulu, tampak ada penelitian tentang ajaran 
agama Buddha yang telah dilakukan oleh  Shofwan (2022) berjudul “Character Building 
Melalui Ajaran Agama Buddha” mengkaji tentang pembentukan karakter dengan ajaran-ajaran 
agama Buddha. Tulisan Shofwan (2022) yang lainnya berjudul “Etika Ajaran Agama Buddha 
untuk Membangun Bangsa dan Negara dalam Kebersamaan” yang mengkaji tentang etika-
etika ajaran agama Buddha dalam membangun bangsa dan negara agar tetap harmonis dan 
saling menjaga kebersamaan. Namun daari dua judul tersebut tampaknya belum ada penelitian 
yang mengkaji tentang konsep kepedulian ajaran agama Buddha terhadap kebahagiaan semua 
makhluk hidup. Oleh karena itu, tulisan ini segera mengawali penelitian tentang konsep agama 
Buddha tersebut terhadap kebagiaan semua makhluk hidup, baik yang tampak maupun yang 
tak tampak. 
 
METODE PENELITIAN 

Penelitian diskriptif kualitatif ini menggunakan pendekatan studi kepustakaan dalam 
melakukannya. Studi kepustakaan adalah suatu studi untuk mengumpulkan informasi dan data 
dengan beberapa hal yang ada di perpustakaan, misalnya buku, majalah, dan lainnya (Mardalis, 
1999). Nazir (2003) menyatakan bahwa studi kepustakaan merupakan teknik pengumpulan 
data dengan melakukan penelaahan buku, literatur, catatan, dan beragam catatan yang 
diperlukan.  

Sedangkan Zed (2014) menambahkan bahwa karya non-cetak seperti hasil rekaman 
audio seperti kaset, dan video film seperti microfilm, mikrofis dan bahan elektronik lainnya – 
juga dapat digunakan sebagai data dalam studi kepustakaan. Namun tentu saja tidak semua 
karya non-cetak bisa digunakan dalam mengumpulkan data dalam penelitian ini. Artinya, data-
data baik yang berupa cetak maupun non-cetak harus dipilih dan dipilah. 

Sumber data penelitian ini adalah data-data yang terkait dengan tujuan dan masalah 
yang dipertanyakan dalam penelitian (Bungin, 2001). Dengan demikian, analisa data dalam 
penelitian ini menggunakan analisis isi (content analysis) dengan memilah-milah data yang 
sesuai dengan tujuan dan masalah penelitian. Selain itu, penelitian ini menggunakan beberapa 
metode dalam pembahasannya, yaitu: deduksi, induksi, dan komparasi (Hadi, 1989). 
 



 
 

Humanis, Vol. 18, No. 1 
 

 14 

PEMBAHASAN 
Kepedulian Membabarkan Empat Kebenaran Mulia 

Sampai sejauh mana kepedulian dhamma ajaran Sang Buddha bagi semua makhluk 
hidup?. Kemudian apa signifikansi Empat Kebenaran Mulia tersebut terhadap kebahagiaan 
semua makhluk hidup?. Tentu tidak mudah bagi orang awam untuk menjawab pertanyaan 
semacam ini. Namun bagi Sang Buddha yang telah mencapai pencerahan sempurna, 
pertanyaan semacam itu sangat mudah untuk dijawab dan dibabarkan. Yakni, pembabaran 
Empat Kebenaran Mulia dari Sang Buddha tersebut merupakan bukti kepedulian beliau demi 
kebahagiaan semua makhluk hidup agar mereka tidak terus mengembara dan berkelana dalam 
roda penderitaan. Oleh karena itu, umat manusia hendaknya mengerti terlebih dahulu pada 
Empat Kebenaran Mulia yang merupakan jantung dan sumber kepedulian dhamma Sang 
Buddha tersebut, antara lain: 

Pertama, Kebenaran Mulia akan Derita (Dukkhassa Ariya Saccassa). Yakni, kebenaran 
mulia yang pertama dibabarkan Sang Buddha adalah kebenaran tentang adanya derita (dukkhā) 
yang mencengkeram kehidupan ini. Dalam kehidupan ini, semua makhluk hidup telah dan akan 
melewati proses derita jasmani seperti kelahiran, usia tua, menyandang berbagai macam 
penyakit, hingga derita mengalami kematian. Selain derita tersebut, semua makhluk hidup juga 
telah dan akan mengalami penderitaan batin (mental) seperti sedih, putus asa, kegagalan, dan 
penderitaan-penderitaan batin lainnya. Sehingga, pada hakikatnya kehidupan manusia ini 
merupakan timbunan dari berbagai kelompok derita (sankhara dukkhā). Dipertegas oleh Sang 
Buddha sebagai berikut: “O, Para Bhikkhu, kebenaran mulia tentang derita (dukkhā) yaitu: 
kelahiran adalah dukkha, usia tua adalah dukkha, penyakit adalah dukkha, kematian adalh 
dukkha, berkumpul dengan yang tidak disukai adalah dukkha, berpisah dari yang dicintai 
adalah dukkha, tidak memperoleh yang diinginkan adalah dukkha. Singkatnya, lima kelompok 
kemelekatan (pancapadanakhanda) adalah dukkha” (Dhammacakkappavattana Sutta). 

Kedua, Kebenaran Mulia akan Asal Derita (Dukkhā Samudayassa Ariya Saccassa). 
Yakni, kebenaran mulia kedua yang dibabarkan Sang Buddha adalah kebenaran tentang asal 
mula timbulnya penderitaan. Asal mula timbulnya penderitaan yang dialami semua makhluk 
hidup adalah nafsu-nafsu keinginan (tanhā). Disebutkan dalam “Dhammacakkappavattana 
Sutta” sebagai berikut: “O, Para Bhikkhu, kebenaran mulia tentang asal mula derita 
(dukkhasamudaya ariyasacca) yaitu: keinginan terhadap kesenangan indera (kama tanhā), 
keinginan terhadap penjelmaan (bhava tanhā), dan keinginan terhadap pemusnahan diri 
(vibhava tanhā)”. Bhikkhu Sri Dhammacariya Paññavaro Thera sekarang Mahathera (1987) 
menambahkan bahkan penderitaan yang kecil-kecil yang amat mengerikan seperti: cekcok 
rumah tangga, pertengkaran, penyelewengan, tindak pidana; sampai peperangan yang menelan 
korban ribuan umat manusia. Apakah sebabnya?. Tidak lain bersumber dari nafsu-nafsu 
keinginan (tanhā). 

Ketiga, Kebenaran Mulai akan Kepadaman Derita (Dukkha Nirodhassa Ariya 
Saccassa). Yakni, kebenaran mulia keempat yang dibabarkan Sang Buddha adalah kebenaran 
tentang lenyapnya (kepadaman) derita. Dalam istilah lain, Bhikkhu Sri Saddammacariya 
Paññavaro Mahathera (1987) menyebutnya dengan kebenaran tentang adanya kebahagiaan 
tertinggi yang dapat dicapai oleh setiap orang. Bila mereka mau, dan mau berusaha dengan 
tekun, dengan penuh semangat untuk melenyapkan sebab-sebab penderitaan itu secara mutlak. 
Dalam “Dhammacakkappavattana Sutta” disebutkan sebagai berikut: “O, Para Bhikkhu, 
kebenaran mulia tentang lenyapnya dukkha yaitu terhentinya semua nafsu keinginan tanpa 
sisa, melepaskannya, bebas, terpisah sama sekali dari nafsu keinginan tersebut”.  

Keempat, Kebenaran Mulia akan Jalan Menuju Kepadaman Derita (Dukkha Nirodha 
Gamina Patipadaya Ariya Saccassa). Yakni, kebenaran keempat yang dibabarkan Sang 
Buddha adalah adanya jalan menuju lenyapnya (pemadaman) derita. Bhikkhu Sri 
Saddammacariya Paññavaro Mahathera (1987) menyatakan bahwa kebenaran mulia keempat 



 
 

Humanis, Vol. 18, No. 1 
 

 15 

ini menuntut penghayatan dari setiap orang. Sebab kebenaran mulia keempat ini adalah jalan 
yang agung, jalan yang ampuh untuk melenyapkan sebab-sebab penderitaan. Hingga mereka 
yang menghayatinya pasti mencapai kebahagiaan tertinggi (nibbana). Jalan keramat itu 
sebenarnya hanya satu, namun terdiri dari delapan unsur yang tidak bisa dipisah-pisah satu dari 
yang lainnya. Sang Buddha menyatakan: “O, Para Bhikkhu, kebenaran tentang jalan menuju 
lenyapnya dukkha tidak lain adalah Jalam Mulia Berunsur Delapan yaitu: Pengertian benar, 
Pikiran benar, Ucapan benar, Perbuatan benar, Mata pencaharian benar, Usaha benar, 
Perhatian benar, dan Samadhi benar” (Dhammacakkappavattana Sutta). 

Pembabaran tentang Empat Kebenaran Mulia di atas merupakan bukti kepedulian Sang 
Buddha demi kebahagiaan semua makhluk hidup yang tanpa batas. Bahkan Y.A.D. Paññasara 
Mahathera (1993) menyatakan bahwa ketika banyak manusia memperdebatkan dan 
menanyakan berbagai hal yang berhubungan dengan asal-usul dunia, Sang Buddha selalu 
mengingatkan mereka agar tidak menyia-nyiakan waktu dan pikiran dengan pertanyaan-
pertanyaan yang tak banyak membawa pencerahan semacam itu. Akan tetapi, Sang Buddha 
selalu menyarankan agar mereka tekun mempelajari Empat Kebenaran Mulia atau Empat 
Kasunyataan Mulia dan mengikuti Jalan Mulia Berunsur Delapan demi kebahagiaan dirinya 
sendiri dan kebahagiaan semua makhluk hidup yang tanpa batas. 
 
Kepedulian Membabarkan Jalan Mulia Berunsur Delapan 

Selain kepedulian Sang Buddha dalam membabarkan Empat Kebenaran Mulia 
sebagaiamana yang telah dipaparkan di atas, beliau juga terus mengajarkan umat manusia agar 
selalu mengikuti dan mempraktikkan Jalan Mulia Berunsur Delapan. Kedelapan jalan ini 
merupakan kebenaran untuk menuju lenyapnya derita (dukkha) yang selalu dibabarkan oleh 
Sang Buddha. Hingga karena mulianya delapan jalan tersebut, Sang Buddha selalu menyatakan 
demikian: “Dari Semua jalan, Yang Berunsur Delapan yang terbaik. Dari semua kebenaran, 
Yang Empat yang terbaik. Dari semua keadaan, bebas dari kemarahan yang terbaik. Dari 
semua manusia, yang sadarlah yang terbaik. Inilah Jalan satu-satunya. Tak ada lainnya yang 
bisa menjadikan murni dan sadar. Jalani Jalan itu. Dan engkau akan mengatasi Mara. Jalani 
Jalan ini. Dan engkau akan mengakhiri penderitaan. Saya memaklumatkan Jalan ini. 
Ditemukan oleh Saya sendiri” (Dhammapada). 

Adapun Jalan Mulia Berunsur Delapan yang dibabarkan oleh Sang Buddha sebagai 
bentuk kepedulian-Nya terhadap semua makhluk hidup agar mereka bisa menjalankan jalan 
tersebut hingga mereka mencapai kebahagiaan tak terhingga dapat dijelaskan sebagai berikut, 
antara lain: 

Pertama, ucapan yang benar (samma-vacca). Yakni, ucapan yang benar mencerminkan 
tekad untuk menahan diri dari berbohong (musavada), memfitnah (pisunacava) yang dapat 
menimbulkan kebencian, permusuhan, perpecahan, dan ketidakrukunan antara golongan-
golongan; ucapan kasar, pedas, tidak sopan, jahat dan caci maki (pharusavaca), percakapan 
yang tidak bermanfaat, menggunjing (samphappalapa), dan lain sebagainya. 

Kedua, perbuatan yang benar (samma-kammanta). Yakni, perbuatan yang benar berarti 
mengembangkan kelakuan bermoral, mulia, dan damai, salah satunya melalui Pancasila 
Buddhis. Tidak melakukan pembunuhan, selalu mengembangkan welas asih terhadap semua 
makhluk hidup, tidak melakukan perbuatan asusila, tidak mengkonsumsi minuman yang 
memabukkan, dan semacamnya. Selain itu, seorang yang melakukan perbuatan benar akan 
selalu meningkatkan kewaspadaan, ketelitian dan semacamnya. 

Ketiga, penghidupan yang benar (samma-ajiva). Yakni, penghidupan yang benar 
berarti menghindari diri dari memperoleh mata pencaharian yang menyebabkan kerugian diri 
sendiri maupun orang lain. Penipuan, penghianatan, tipu muslihat, kecurangan, dan pemerasan 
seharusnya tidak dilakukan. Selain itu, memperdagangkan minuman keras, obat-obatan 



 
 

Humanis, Vol. 18, No. 1 
 

 16 

terlarang, ganja, narkotik, dan semacamnya hendaknya dihindari oleh seseorang yang 
berpenghidupan secara benar. 

Keempat, daya upaya yang benar (samma-vayama). Yakni, daya upaya yang benar 
dalam meditasi (samadhi) mempunyai dua segi, yakni positif dan negatif. Dalam segi positif 
adalah berusaha kuat untuk menumbuhkan dan mengembangkan keadaan batin yang baik dan 
sehat. Sedangkan dalam segi negatif adalah berusaha kuat untuk mencegah timbulnya keadaan 
batin yang jahat dan tidak sehat. 

Kelima, perhatian yang benar (samma-sati). Yakni, perhatian yang benar meliputi 
latihan Vippasana Bhavana (meditasi untuk mendapatkan pandangan terang tentang hakekat 
kehidupan). Yakni melatih diri agar benar-benar sadar, penuh perhatian dan waspada terhadap 
keadaan-keadaan yang terjadi dalam dirinya sendiri, meliputi: tubuh, perasaan, pikiran, dan 
bentuk-bentuk pikiran berupa ide, konsepsi, dan semacamnya. 

Keenam, konsentrasi yang benar (samma-samadhi). Yakni, konsentrasi yang benar 
berarti pemusatan pikiran yang ditujukan pada sasaran (objek) yang baik, sehingga batin 
mencapai tingkatan yang lebih tinggi.  

Ketujuh, pikiran yang benar (samma-ditthi). Yakni, pikiran yang benar adalah pikiran 
yang bebas dari hawa nafsu (raga), kemauan buruk (byapada), kekejaman (vihimsa), dan 
semacamnya; yang diwujudkan dalam cinta kasih (metta) terhadap semua makhluk. Dengan 
pikiran yang benar, seseorang dapat membebaskan dirinya dari semua pikiran yang 
mementingkan diri sendiri, kemauan buruk, kebencian dan kekerasan dalam semua lingkungan 
hidup, baik individual maupun sosial. 

Kedelapan, pandangan yang benar (samma-sankhapa). Yakni, pandangan yang benar 
adalah pengertian terhadap segala sesuatu dan peristiwa menurut hakekat yang sebenarnya; 
penembusan kedalam empat kesunyataan mulia. Adapun empat kesunyataan mulia tersebut, di 
antaranya; (1) kesunyataan mulia tentang penderitaan; (2) kesunyataan mulia tentang asal mula 
penderitaan; (3) kesunyataan mulia tentang lenyapnya penderitaan; dan (4) kesunyataan mulia 
tentang jalan menuju lenyapnya penderitaan.  

Sri Saddhammacariya Paññavaro Mahathera (1987) menyatakan bahwa Jalan 
Kebenaran Berunsur Delapan itu bisa disebut juga “Jalan Tengah”. Sebab jalan ini tidak 
berkompromi dengan pendapat yang menganggap bahwa dengan memenuhi nafsu-nafsu indera 
akan mendapatkan kebahagiaan sejati. Begitu pula, jalan ini tidak berkompromi dengan 
pendapat yang menyatakan bahwa dengan menyakiti dan menyiksa badan jasmani, maka 
mereka akan mendapatkan kebahagiaan yang sejati. Setiap orang yang melangkahkan kaki di 
atas “Jalan Tengah” tersebut harus mengembangkan tiga latihan. 

Tiga latihan tersebut antara lain: Pertama, Sīla, yakni latihan dari: Ucapan yang benar, 
Perbuatan yang benar, dan Penghidupan yang benar. Sīla adalah menjaga dan mengendalikan 
pintu-pintu indera. Apabila seseorang memiliki sila, maka dia memiliki pengawas bagi dirinya 
sendiri. Kedua, Samādhi, yakni latihan dari: Daya upaya yang benar, Perhatian yang benar, dan 
Konsentrasi yang benar. Samādhi berarti mengembangkan semua perbuatan baik, berusaha 
mengerjakan segala hal yang bertalian dengan kebenaran dengan penuh perhatian dan 
kesadaran, dan berjuang membangun keluarga, masyarakat, nusa, dan bangsa. Dengan latihan 
samadhi, seseorang akan menjadi pembangun sejati. Ketiga, Pañña, yaitu latihan dari: Pikiran 
yang benar dan Pandangan yang benar. Pañña berarti mengembangkan kebijaksanaan dengan 
memupuk pikiran dan pandangan yang benar. 

Demikianlah kepedulian Sang Buddha dalam membabarkan ajaran-Nya berupa Empat 
Kebenaran Mulia dan Jalan Mulia Berunsur Delapan yang tetap menggema hingga saat ini, 
hanya demi kebahagiaan semua makhluk hidup tanpa batas. Dan perlu diketahui pula bahwa 
makna Hari Suci Asadha mengingatkan kepada kita akan dua hal penting sebagai bukti 
kepedulian Sang Buddha terhadap kebahagiaan semua makhluk hidup yang tanpa batas, yaitu: 
(1) Pembabaran Khotbah Dhamma yang pertama dari Sang Buddha kepada lima pertapa di 



 
 

Humanis, Vol. 18, No. 1 
 

 17 

Taman Rusa Isipatana, Benares, pada saat purnama Sidhi di bulan Asadha/Asalha; (2) Pada 
hari dan bulan itu pula telah terbentuk Tiga Permata Mulia (Tiratana/ Triratana), antara lain: 
Buddha, Dhamma, dan Sangha. 
 
SIMPULAN DAN SARAN 

Dari uraian di atas dapat disimpulkan bahwa pembabaran khotbah dhamma pertama 
kepada lima pertapa di Taman Rusa Isipatana, Benares, pada saat purnama Sidhi bulan Asadha 
merupakan bentuk kepedulian Sang Buddha terhadap kebahagiaan semua makhluk hidup yang 
tanpa batas. Berawal dari peristiwa penting di bulan Asadha tersebut, kitumat Buddha bisa 
mengambil hikmah atau pelajaran sebagai berikut. Pertama, peringatan hari suci bulan Asadha 
mengajarkan kepada umat Buddha akan pentingnya memahami hakikat kehidupan manusia 
dan tujuan hidupnya. Dengan kepeduliannya, Sang Buddha membabarkan Empat Kebenaran 
Mulia tersebut, yaitu: (1) kebenaran akan derita; (2) kebenaran asal-usul derita; (3) kebenaran 
akan lenyapnya derita; dan (4) kebenaran jalan menuju lenyapnya derita.  

Kedua, peringatan hari suci bulan Asadha menganjarkan kepada umat Buddha akan 
pentingnya jalan menuju lenyapnya derita yang biasa disebut “Jalan Mulia Berunsur Delapan” 
atau “Jalan Tengah”. Yakni sebuah jalan yang harus ditempuh umat Buddha untuk menuju 
lenyapnya derita serta mendapatkan kebahagiaan dan pencerahan yang tanpa batas. 
Demikianlah dua pelajaran yang dapat dipetik umat Buddha pada peringatan Hari Suci Asadha, 
sebagai bentuk kepedulian Sang Buddha demi kebahagiaan semua makhluk hidup.  
 
 
DAFTAR PUSTAKA 
 
Bhikkhu Dhammadhiro [penyaji]. 2005. Paritta Suci: Kumpulan Pāli Wacana untuk Upacara 

dan Pūjā. Jakarta: Sangha Theravāda Indonesia. 
Bhikkhu Suriya Subhato [penj]. 1990. Khotbah Pemutaran Roda Dhamma 

(Dhammacakkappavattana Sutta). Buddha Cakkhu, No. 18/Tahun XI/1990, hal. 6-8. 
Bungin, B. 2001. Metodologi Penelitian Sosial Format-format Kuantitatif dan Kualitatif. 

Surabaya: Airlangga University Press. 
Hadi, S. 1989. Metodologi Research Jilid 1. Yogyakarta: Andi Offset. 
Mardalis. 1999. Metode Penelitian Suatu Pendekatan Proposal. Jakarta: Bumi Aksara. 
Mulyadi W. 2002. Pokok-pokok Dasar Agama Buddha. Jakarta: Departemen Agama Republik 

Indonesia. 
Nazir, M. 2003. Metodologi Penelitian. Jakarta: Ghalia Indonesia. 
Pa-Auk Tawya Sayadaw. 2015. Janati Passati: Mengetahui dan Melihat. Tanpa Alamat: 

Yayasan Meditasi Hutan Pandangan Terang.  
Shofwan, A.M. 2022. Character Building Melalui Ajaran Agama Buddha. Dharmasmrti: 

Jurnal Ilmu Agama dan Kebudayaan, Vol. 22, No. 1, April 2022. 
---------- 2022. Etika Ajaran Agama Buddha untuk Membangun Bangsa dan Negara dalam 

Kebersamaan. https://buddhism.lib.ntu.edu.tw/en/search/search_detail.jsp?seq=655044  
---------- 2022. Etika Ajaran Agama Buddha untuk Membangun Bangsa dan Negara dalam 

Kebersamaan. Abip: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Vol. VII, No. 2, 
Desember 2022. https://doi.org/10.53565/abip.v7i2.316  

Sri Saddhammacaria Paññavaro Thera. 1987. Terbitnya Matahari Kemanusiaan. Buddha 
Cakkhu, No. 06/Tahun VIII/1987, hal. 4-6. 

https://buddhism.lib.ntu.edu.tw/en/search/search_detail.jsp?seq=655044
https://doi.org/10.53565/abip.v7i2.316


 
 

Humanis, Vol. 18, No. 1 
 

 18 

Tim Penulis. 2005. Tipitaka Kitab Suci Agama Buddha Dhammapada Sabda Sabda Buddha 
Gotama. Jakarta: Lembaga Pengkajian dan Pengembangan Keagamaan Buddha Indonesia. 

Venerable S. Dhammika. 1990. Dasar Pandangan Agama Buddha. Terj. Dr. Arya Tjahjadi, 
Sp.A. Surabaya: Yayasan Dhammadipa Arama Cabang Surabaya. 

Y.A.D. Paññasara Mahathera. 1993. Konsepsi Buddhis Tentang Kehidupan. Terj. Ir. Metta 
Padmani. Buddha Cakkhu, No. 30/XIV/1993, hal. 27-32. 

Zed, M. 2014. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia. 
 
 
 
 
 


