Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Vol. 6 No 1 Februari 2025

EPISTEMOLOGI ILMU NAHWU: STUDI ILMU TATA BAHASA
DALAM PERSPEKTIF FILSAFAT ILMU

Ahmad Khoirur Roziqi', M. Yunus Abu Bakar?
Institut Agama Islam Bani Fattah Jombang, Indonesia’, Universitas Islam Negeri Sunan
Ampel Surabaya, Indonesia?

akhoirurroziqi3 13@gmail.com, elyunusy@uinsa.ac.id

Abstract

The purpose of this study is to analyze the nature, history, scope, objectives and
benefits, and validity of nahwu science in an epistemological perspective so that
we know that nahwu science can be called a branch of science that studies the
depth of Arabic, because many people still do not know how this science is built.
The approach used to research this research is descriptive-qualitative which is
literature-based, including library research. Namely, searching for and studying
literature that is related to the problems that are the object of this research study,
not only based on books but also in journals, magazines, and so on. With an Islamic
educational philosophy approach based on library data accompanied by discourse
analysis, it was found that nahwu science is a science that studies the structure of
Arabic grammar. The scope of the study of nahwu science is an explanation of
i'rob, mawaqi'ul i'rob, isbat, nafy, rutbah (taqdim or ta'khir), numbers. This nahwu
science is sourced from the Qur'an, hadith, poetry, prose. And the validity of
Nahwu is considered correct if it is in accordance with the views of scholars from
various schools of thought, such as Basrah, Kufah, Baghdad, and Andalusia.
Keywords: Epistemology, Nahwu Science, Methodology and Epistemology of
Nahwu Science.

Abstrak

Tujuan dari penelitian ini adalah menganalisis hakikat, sejarah, ruang lingkup,
tujuan dan manfaat, dan validitas ilmu nahwu dalam perspektif epistemologi
supaya kita mengetahui bahwa ilmu nahwu bisa disebut cabang ilmu yang
mempelajari kedalaman Bahasa arab, karena masih banyak yang belum
mengetahui bagaimana ilmu tersebut dibangun. Pendekatan yang digunakan
untuk meneliti penelitian ini adalah deskrviptif-kualitatif yang bersifat literatur,
termasuk studi kepustakaan (library reseach). Yakni mencari dan mempelajari
literatur-literatur yang ada kaitannya dengan permasalahan yang menjadi objek
kajian penelitian ini, tidak hanya berpacu pada buku saja tetapi di jurnal, majalah,
dan lain sebagainya. Dengan pendekatan filsafat pendidikan islam berbasis data
pustaka disertai analisis wacana ditemukan bahwa ilmu nahwu adalah ilmu yang
mempelajari tentang struktur tata bahasa arab. Ruang lingkup dalam kajian ilmu
nahwu adalah penjelasan tentang i’rob, mawaqi’ul i’rob, isbat, nafy, rutbah
(tagdim atau ta’khir), jumlah-jumlah. IlImu nahwu ini bersumber dari Al-Qur’an,
hadits, puisi, prosa. Dan keabsahan Nahwu dianggap benar jika sesuai dengan
pandangan ulama dari berbagai mazhab, seperti Basrah, Kufah, Baghdad, dan
Andalusia.

Kata Kunci: Epistemologi, Nahwu, Metodologi dan Epistemologi [lmu Nahwu.

56



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Vol. 6 No 1 Februari 2025

PENDAHULUAN

Bahasa Arab merupakan salah satu bahasa yang muncul lebih awal dalam sejarah
peradaban manusia', serta salah satu bahasa klasik memiliki kekayaan budaya dan
sejarah yang mendalam.? Bahasa Arab adalah Bahasa Al-Qur’an yang dianggap sebagai
Bahasa terbaik yang pernah ada. Oleh karena itu, penguasaan Bahasa Arab sangat penting
dalam berkomunikasi dengan Allah untuk memuji-Nya, terutama dalam berdoa. Selain
itu, Bahasa Arab juga penting karena jumlah penggunanya yang mencapai lebih dari 200
juta orang, menurut Ahmad bin Muhammad Dibyan. Mereka tersebar di berbagai wilayah
di Asia dan Afrika. Bahasa Arab juga diakui sebagai salah satu Bahasa resmi dalam
forum-forum internasional seperti PBB (Perserikatan Bangsa-Bangsa).? Belajar bahasa
Arab tidaklah mudah, dibutuhkan pemahaman khusus, seperti menguasai sintaksis atau
ilmu nahwu, yang merupakan salah satu studi gramatika Arab yang memiliki peran
penting dalam pembelajaran bahasa Arab. Ilmu nahwu adalah bidang ilmu yang masih
menarik minat dari para ahli linguistik Arab dan non-Arab, sehingga ilmu nahwu tetap

menjadi bagian integral dari studi bahasa Arab.*

Pada masa pra-Islam, orang-orang Arab memiliki kebiasaan berkomunikasi sesuai
dengan kebiasaan dan aturan yang telah mereka tetapkan, di mana pengetahuan bahasa
diwariskan dari generasi senior ke junior, orang tua kepada anak, dan seterusnya. Namun,
dengan masuknya Islam dan interaksi dengan budaya Persia dan Romawi, serta melalui
pernikahan lintas budaya, perdagangan, dan pendidikan, bahasa Arab mulai terpengaruh
oleh bahasa non-Arab. Akibatnya, kefasihan berbahasa menurun dan sering terjadi

kesalahan dalam pengucapan, sehingga keelokan bahasa Arab pun terganggu oleh

! M. Taufiq Hidayat Pabbajah, Kaharuddin Ramli, and St. Fauziah, “Kajian Dialektologis Terhadap Variasi
Lahjah Arabiyah: Menyingkap Keragaman Linguistik Dan Budaya,” Al-Fakkaar 5, no. 2 (2024): 56-70,
https://doi.org/10.52166/alf.v5i2.6959.

2 Arif Malik Aziz et al., “Pembelajaran Bahasa Arab Berbasis Higher Order Thinking Skills (Hots) Dalam
Membentuk Pembelajar Yang Kompeten,” Al-Fakkaar 5, no. 1 (2024): 60-78, https://e-
jurnal.unisda.ac.id/index.php/ALF/article/view/5770.

3 Muhammad Zakki Masykur, Ahmad Khoirur Roziqi, and A Riza Husain, “Media Pembelajaran ¢ Film *
Berbasis ICT Dalam Pembelajaran Istima ° Dan Kitabah Kelas VII Mts Hidayatul Ummah
Balongpanggang,” 2024, 35-50.

4 A Holilulloh, Epistemologi Ilmu Nahwu, Yogyakarta: Trussmedia Grafika, 2018, 2.

57



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Vol. 6 No 1 Februari 2025

campuran dialek dari bahasa non-Arab. Inilah yang mendorong Abu Aswad Ad Dualy

untuk merumuskan aturan-aturan bahasa Arab.’

Ilmu nahwu ini selalu membicarakan mengenai penentuan harakat akhir dan
kedudukan setiap kata dalam kalimat bahasa Arab. Dengan mempelajari ilmu nahwu,
seseorang akan menjadi lebih mudah membaca dan menentukan dengan benar harakat
akhir setiap kata dan mampu memahami kedudukan kata dalam kalimat, baik sebagai fa i/,
maf’ul, taukid, tamyiz, hal maupun kedudukan yang lainnya.® Ketika pertama kali muncul,
ilmu nahwu digunakan sebagai alat pembelajaran yang dapat mengurangi gejala lahn
(kesalahan dalam berbahasa Arab). Abu Aswad Ad-duali adalah orang yang
memperkenalkan ilmu ini pada masa pemerintahan Ali bin Abi Thalib, dengan tujuan
untuk membantu masyarakat Arab yang sering melakukan kesalahan dalam berbahasa
Arab. Ilmu ini diberi nama nahwu oleh Khalifah, yang berarti arah atau tujuan. Namun,
seiring dengan perkembangannya dan munculnya berbagai mazhab seperti Bashrah,
Kufah, Bagdad, Andalusia, dan Mesir, ilmu nahwu menjadi ilmu yang mandiri dan
terpisah dari awal kemunculannya.” Saat ini, ada penelitian tentang posisi ilmu Bahasa
arab dalam kajian islam yang dibahas oleh Tati Nurhayati. Tati Nurhayati (2020)
menjelaskan bahwa didalam ilmu Bahasa arab ada fonologi (ilmu ashwat), semantic
(dalalah), sintaksis (nahwu), dan morfologi (shorof). Penelitiannya sangat baik karena
salah satu pembahasannya berfokus pada posisi ilmu nahwu dalam mengkaji Alquran dan
hadits yang merupakan sumber kebenaran dalam kajian Islam. Akan tetapi, ada
permasalahan yang dimana dipembahasan tersebut hanya menganalisis aplikasi dari

peran ilmu nahwu di dalam mengkaji Alquran.

Oleh karena itu, berdasarkan permasalahan tersebut, artikel ini akan membahas
mengenai konsep epistemologi dalam ilmu nahwu. Pertanyaan ini akan dijawab melalui
pendekatan filsafat pendidikan Islam terutama dalam konteks epistemologi yang
mencakup hakikat, sejarah, sumber pengetahuan, cakupan, tujuan, dan validitas ilmu
nahwu. Dengan demikian, tujuan dari penelitian ini adalah untuk menunjukkan bahwa

ilmu nahwu memiliki landasan yang kuat secara independen, namun tetap terkait dengan

3 Bintang Rosada, “Filsafat Bahasa Arab,” 2008, 103,
https://www.academia.edu/7430788/Filsafat Bahasa Arab.

¢ Holilulloh, Epistemologi Ilmu Nahwu.

7 Khabibi Muhammad Luthfi, “Epistemologi Nahw Ta’Limi Dalam Persepektif Linguis Arab
Kontemporer,” Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Dan Kebahasaaraban 5, no. 2 (2018): 233-54.

58



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Vol. 6 No 1 Februari 2025

bidang ilmu bahasa Arab. Artinya, ilmu nahwu memiliki epistemologi yang unik yang
membedakannya dari ilmu bahasa Arab lainnya. Dan penulis ingin memberikan
tambahan dari penelitian sebelumnya berupa penjelasan ilmu nahwu dari sisi

epistemologinya.

TINJAUAN PUSTAKA
Pengertian Epistemologi

Menurut Ali Anwar dan Tono TP, Runes dalam kamusnya, epistemologi
merupakan cabang filsafat yang mengkaji asal, struktur, metode, dan validitas
pengetahuan. Sementara menurut Kaelan, epistemologi merupakan salah satu cabang
utama dalam filsafat. Asal usul kata epistemologi berasal dari bahasa Yunani, yaitu
"epistem" yang berarti pengetahuan atau ilmu pengetahuan, dan "logos" yang juga berarti
teori, uraian, alasan. Epistemologi membahas tentang ilmu pengetahuan yang mencakup
berbagai aspek seperti sumber, karakteristik, dan kebenaran manusia. Diskusi selanjutnya
tentang pengetahuan manusia menekankan bahwa masalah epistemologi harus
ditempatkan dalam konteks filsafat manusia. Ini menyoroti esensi manusia yang terdiri
dari berbagai elemen, termasuk pengetahuan. Oleh karena itu, pembahasan tentang esensi
manusia dalam konteks ini tidak dapat dihindari untuk membicarakan upaya manusia
dalam memperoleh pengetahuan.®

Dalam hal ini Ahmad Tafsir sependapat bahwa epistemologi membicarakan sumber
pengetahuan dan bagaimana cara memperolehnya. Dan bagi Ahmad Tafsir, tatkala
manusia baru lahir, manusia tidak memiliki pengetahuan apa pun. Apa yang di sampaikan
Ahmad Tafsir hal ini sejalan dengan Alquran yang artinya, “dan Allah mengeluarkan
kamu dari perut ibumu dalam keadaan tidak mengetahui sesuatupun.”® Akan tetapi
berbeda dengan pandangan Plato mengenai hal ini, bagi Plato bahwasanya manusia itu
telah memperoleh pengetahuannya sejak dia dilahirkan, atau lebih tepatnya di sebut

dengan innate idea atau ide bawaan.!'® Dalam hal ini, pengetahuan manusia dapat di

8 Mahfud Mahfud, “Mengenal Ontologi, Epistemologi, Aksiologi Dalam Pendidikan Islam,” CENDEKIA :
Jurnal Studi Keislaman 4, no. 1 (2018), https://doi.org/10.37348/cendekia.v4il.58.

% Alquran, 16: 78.

10 Poedjawijatna, Pembimbing ke Arah Alam Filsafat (Jakarta: Rineka Cipta, 2002), 33.

59



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Vol. 6 No 1 Februari 2025

kelompokkan ke dalam tiga macam, yaitu pengetahuan sains, pengetahuan filsafat, dan
pengetahuan mistik.

Dalam epistemologi, dibahas mengenai asal usul pengetahuan dan cara
sistematisnya, selain itu epistemologi juga membahas esensi keakuratan dalam berpikir
yang sangat penting dalam menyelesaikan masalah-masalah yang berkaitan dengan upaya
mencari kebenaran dari suatu pertanyaan. Pertanyaan tersebut merupakan hal yang ingin
diketahui. Oleh karena itu, epistemologi berkaitan erat dengan cabang ilmu yang dikenal
sebagai filsafat ilmu.!!

Dalam kajian ini adalah berkaitan dengan masalah ilmu pengetahuan dan tahu,
dalam hal ini adalah berusaha mengetahui tentang hakikat atau memikirkan tentang
segala sesuatu yang bersifat fisikal ataupun nonfisikal. Dalam penjelasan ini dapat
dipahami bahwa objek penyelidikan ilmu pengetahuan hanya terbatas pada sesuatu yang
dapat diselidiki secara ilmiah. Dan ketika sudah tidak dapat diselidiki maka ilmu akan
berhenti sampai di situ.'?

Dalam ajaran Islam, pengetahuan tidak hanya terbatas pada bidang eksperimental.
Lebih dari itu, pengetahuan dalam perspektif Islam mencakup tiga aspek. Pertama,
metafisika yang bersumber dari wahyu, mengungkapkan realitas yang agung, sehingga
pada akhirnya akan memahami akan Penciptanya. Kedua, aspek humaniora dan studi
yang mencakupnya, termasuk pembahasan tentang kehidupan manusia, hubungannya
dengan dimensi ruang dan waktu, psikologi, sosiologi, ekonomi, dan lain-lain. Ketiga,
aspek material yang mencakup kajian tentang alam semesta yang diperuntukkan bagi
manusia.

Dalam studi epistemologi Islam, pengetahuan berasal dari lima sumber utama, yaitu
indera, akal, intuisi, ilham, dan wahyu. Meskipun intuisi, ilham, dan wahyu dibedakan
secara jelas dalam kajian ini, namun dapat dikatakan bahwa intuisi dan ilham pada
dasarnya merupakan bentuk "wahyu" yang lebih luas, karena keduanya diperoleh melalui
dimensi spiritual. Wahyu dianggap sebagai sumber pengetahuan yang bersifat normatif
dan doktriner, diberikan hanya kepada utusan yang dipilih oleh Allah. Di sisi lain, ilham
dan intuisi diberikan tanpa perantara. [lham adalah cahaya ilahi yang menyentuh nurani

manusia dengan lembut dan jelas, dapat muncul secara spontan atau melalui doa yang

' Mahfud, “Mengenal Ontologi, Epistemologi, Aksiologi Dalam Pendidikan Islam.”
12 Mahfud.

60



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Vol. 6 No 1 Februari 2025

tulus. Intuisi juga merupakan anugerah langsung dari Allah yang tidak memerlukan
penalaran atau bukti. Selain wahyu, terdapat juga sumber pengetahuan lain, yaitu rasio
dan indera. Islam mengakui tiga jenis kebenaran ilmu pengetahuan yang berasal dari
ketiga sumber tersebut. Kebenaran yang berasal dari wahyu dianggap sebagai kebenaran
mutlak, sementara kebenaran yang berasal dari rasio disebut sebagai rasionalisme, dan
kebenaran yang berasal dari indera disebut sebagai empirisme. Ketiga sumber kebenaran
ini memberikan implikasi yang berbeda dalam bidang keilmuan. '

Adapun epistemologi yang dapat dipergunakan untuk sampai pada pengetahuan
tentang manusia, alam dan Tuhan di dalam pendidikan Islam. Islam sendiri memiliki
bentuk epistemologi tersendiri. Yang kemudian dikenal dengan epistemologi bayani,
burhani, dan irfani.'

Al-Jabiri menjelaskan ketiga model berpikir tersebut, yaitu:

Pendekatan pertama dalam berpikir linguistik/tekstual (epistemologi bayani) adalah
dengan menganalisis teks sebagai model berpikir. Dalam epistemologi bayani, kebenaran
diambil dari teks sebagai otoritas utama. Sumber utama dalam kajian Islam adalah teks
nash (Alquran dan Sunnah Nabi Muhammad SAW./hadits), serta teks non nash yang
merupakan karya ulama. Objek kajian umum dalam pendekatan bayani meliputi
gramatika dan sastra (nahwu dan balaghah), hukum dan teori hukum (figih dan usul figih),
filologi, teologi, dan dalam beberapa kasus ilmu-ilmu Alquran dan hadits. Corak berpikir
yang digunakan dalam ilmu ini cenderung deduktif, yaitu mencari isi dari teks (analisis
content).

Pendekatan kedua dalam berpikir demonstratif (epistemologi burhani) adalah
dengan mengukur kebenaran berdasarkan pengalaman dan akal manusia tanpa dasar teks
wahyu suci, yang menghasilkan eripatik. Sumber pengetahuan dalam berpikir burhani
adalah realitas dan empiris; alam, sosial, dan humanities. Ilmu diperoleh melalui
penelitian, percobaan, dan eksperimen, baik di laboratorium maupun di alam nyata, baik
dalam bidang sosial maupun alam. Corak berpikir yang digunakan adalah induktif, yaitu
generalisasi dari hasil penelitian empiris.

Pendekatan ketiga dalam berpikir Gnostik/Intuitif (Epistemologi ‘Irfani) adalah

dengan bersandar pada intuisi (kasyf/ilham).

13 Mahfud.
14 Mahfud.

61



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Vol. 6 No 1 Februari 2025

Dari ketiga epistemologi tersebut, yang menjadi kajian pokok adalah epistemologi
bayani. Dalam epistemologi ini yang menjadi sumber kebenaran dalam kajian islam
adalah teks, baik Alquran, hadits, maupun karya para ulama. Hal ini kemudian
memunculkan adanya kesepakatan di kalangan para ulama bahwa sumber pokok kajian

Islam adalah Alquran dan sunnah nabi Muhammad SAW (hadits).'>
Makna Nahwu

Ilmu nahwu merupakan bagian dari ilmu gramatika Arab. Jika ditinjau dari segi
bahasa, kata nahwu adalah bentuk mashdar dari kata |5 - ssu - a5 yang artinya ialah
menuju, arah, sisi, seperti, ukuran, bagian, kurang lebih, dan tujuan.'® Sementara, jika
ditinjau dari segi istilah, ada dua pendapat mengenai ilmu nahwu, yaitu pendapat pertama
yang merujuk pada ulama Mutagaddimin dan pendapat kedua yang merujuk pada ulama
Muta’akhirin.

Kelompok Mutaqaddimin (ulama terdahulu) antara lain diwakili oleh Ibnu Jiniy (w.
302 H). Menurutnya, ilmu nahwu adalah pedoman dalam memakai bahasa Arab berupa
perubahan i’rab, seperti tatsmniah, jamak taksiv, idhafah, nashab, tarkib, dan lain
sebagainya agar orang-orang non-Arab dapat berbicara fasih dengan bahasa Arab seperti
halnya orang Arab asli. Sementara, ahli nahwu Muta akhirin diwakili oleh Ibnu Malik (w.
672 H). Menurutnya, nahwu adalah ilmu yang digunakan untuk mengetahui keadaan
akhir suatu lafadz, baik itu yang mu ’rab ataupun yang mabni. Nahwu juga diartikan
sebagai kaidah-kaidah bahasa Arab untuk mengetahui bentuk kata serta keadaan-keadaan
kata tersebut ketika dalam keadaan mufiad atau ketika sudah murakkab."”

Nahwu juga didefinisikan oleh ahli nahwu lainnya secara beragam atau berbeda-
beda sesuai dengan perspektif yang digunakan. Para nuhat mendefinisikan bahwa nahwu
sebagai ilmu yang mempelajari keadaan akhir kata, baik ketika i rab (terjadi perubahan
bunyi akhir suatu kata) maupun bina’ (tidak terjadi perubahan, statis). Senada dengan
definisi tersebut, nahwu adalah ilmu yang mempelajari perubahan akhir kata sesuai

dengan ‘awamil (penyebab perubahan) yang ada. Kedua definisi tersebut cenderung

15 Tati Nurhayati and Misnatun Misnatun, “Posisi Ilmu Bahasa Arab Dalam Kajian Islam (Perspektif
Filsafat [lmu),” Tafhim Al-"Ilmi 12, no. 1 (2023): 112-20, https://doi.org/10.37459/tathim.v12i1.4030.

16 Al-Sayyid Ahmad Al-Hasyimi, Al-Qawaid al-Asasiyyah li al-Lugah al- ‘Arabiyyah, (Beirut: Dar al-kutub
al-Ilmiyyah), 6.

17 Kojin, Perkembangan Ilmu Nahwu Melalui Metode Kritik, (Tulungagung: STAIN Tulungagung Press,
2013), 4.

62



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Vol. 6 No 1 Februari 2025

membatasi bahasan dan penelitian nahwu pada aspek bunyi akhir kata (i’rab) dan
ketergantungan perubahan itu pada ‘amil.'8

Secara terminologi, nahwu banyak didefinisikan oleh para ulama dan ahli bahasa
dengan kalimat yang berbeda. Mayoritas ulama nahwu, khususnya ulama terdahulu (al-
Mutaqaddimun), ilmu nahwu diartikan sebagai kalimat bahasa Arab yang mengkaji i rab
dan bina. Sementara, ulama-ulama kontemporer (al-muta’akhkhirun), mereka tidak
membatasi bahwa ilmu nahwu sekadar membahas tentang awakhir al-kalam, akan tetapi
mengulas juga tentang penyusunan kalimat (ta lif al-jumlah), dan pemilihan kata yang

tepat (dilalah ‘ala al-ma’na almurad).

Berangkat dari hal tersebut, mereka (almuta’akhkhirun) mendefinisikan nahwu
dengan “al-lafdz al-maudu’ bi’tibar haiah al-tarkibiyyah wa ta’diyatiha lima’aniha al-
ashliyyah “ (lafaz atau teori yang dibuat untuk mengungkapkan keadaan susunan sebuah
kalimat yang dapat menunjukkan makna asli) yang bertujuan untuk menjaga dari
kesalahan dalam penulisan, serta untuk memahami dan memahamkannya kepada orang

lain.'®

METODE PENELITIAN

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan deskriptif kualitatif
dengan menggunakan metode studi literatur, termasuk daam jenis penelitian pustaka
(library reseach). Dalam metode ini, peneliti mencari dan mempelajari berbagai literatur
yang relevan dengan masalah yang sedang diteliti. Sumber literatur yang digunakan tidak
hanya terbatas pada buku, tetapi juga mencakup bahan dokumentasi lain seperti majalah,
jurnal, dan surat kabar. Tujuan dari penelitian ini adalah untuk menemukan berbagai teori,
prinsip, dan gagasan yang dapat digunakan untuk mencari, menemukan dan mengkaji
teori yang relevan dengan masalah yang sedang diteliti mengenai epistemologi ilmu

nahwu.?’

'8 Abdul Wahab Muhbib, Pemikiran Linguistik Tammam Hassan dalam Pembelajaran Bahasa Arab,
(Jakarta : UIN Jakarta Press, 2009), 117.

19 Holilulloh, Epistemologi llmu Nahwu.

20 Purnomo, “STUDI KEPUSTAKAAN.PAf,” Pustakawan Utama UGM, 2015.

63



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Vol. 6 No 1 Februari 2025

Adapun menurut Zed Mestika penelitian pustaka atau riset pustaka ialah
serangkaian kegiatan yang berkenaan dengan metode pengumpulan data pustaka,
membaca dan mencatat serta mengolah bahan koleksi perpustakaan saja tanpa
memerlukan riset lapangan.?! Menurut Abdul Rahman Sholeh, penelitian kepustakaan
(library research) ialah penelitian yang menggunakan cara untuk mendapatkan data
informasi dengan menempatkan fasilitas yang ada di perpus, seperti buku, majalah,

dokumen, catatan kisah-kisah sejarah.??

PEMBAHASAN
Sejarah Lahirnya Ilmu Nahwu

Sejarah munculnya ilmu nahwu tidak lepas dari suatu masalah al-lahn yang
dilakukan sebagian orang pada zaman dahulu. Pada masa Sadr al-Islam, yakni masa Nabi
Muhammad SAW sudah mulai ada gejala /ahn (kesalahan dalam membaca harakat)
namun masih relatif kecil sehingga tidak memerlukan penanganan yang serius. Riwayat
tentang kesalahan dalam berbahasa pada masa Rasul antara lain; ada sekelompok orang
yang datang kepada baginda Nabi Muhammad SAW, salah seorang di antara mereka
berdiri dan menyatakan maksud kedatangannya. Namun, dalam menyampaikan
kalimatnya terdapat kesalahan, seraya Rasul menegur dengan menyatakan kepada teman-

temannya:
ho L5 6l (S g

(Betulkan saudaramu itu, sesungguhnya ia benar-benar telah keliru).?*

Problematika al/-/ahn pada masa Rasulullah SAW dan masa setelahnya itu belum
ditemukan jalan keluarnya, hanya koreksi langsung dari para ahli. Namun, pada masa
kepemimpinan Ali bin Abi Thalib, kasus al-lahn ini mendapat perhatian khusus, yang
pada akhirnya muncul gagasan untuk disusunnya ilmu tentang gramatika bahasa Arab
sebagai bentuk upaya menghindari dari kesalahan-kesalahan. yang dimana abu aswad ad-

dhuali membantu beliau.

21 Zed Mestika, Metode Penelitian Kepustakaan, (Jakarta : Yayasan Bogor Indonesia, 2004), 3.

22 Abdul Rahman Sholeh, Pendidikan Agama dan Pengembangan untuk Bangsa, (Jakarta: PT. Raja
Grafindo Persada, 2005), 63.

23 Muhammad Abu al-Fadhal Ibrahim, Maratibu Al-Nahwi, (Beirut: Dar al-Fikr al-‘Arabi, 1974), 23.

64



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Vol. 6 No 1 Februari 2025

Dengan metode rasional dan metode intuitif, Abu Aswad al-Dhuali mengadakan
analisa terhadap berbagai bentuk susunan bahasa Arab serta kesalahan yang sering
ditemukan. Ia memerhatikan setiap pembicaraan orang-orang Arab yang terkenal fasih,
kemudian ia simpulkan hukumnya. Dari pengetahuannya tersebut, ia dapat membedakan
antara kalimat yang benar dan salah. Seperti fi’il al-ta’ajjub harus bisa dibaca nashab,
karena kalau kalimatnya tidak dibaca nashab, kalimatnya akan menjadi kalimat tanya,

sebagaimana dalam kisah putri Abu Aswad ketika sedang melihat langit yang penuh

bintang, ia berkata kepada ayahnya: sle! JA‘T e . Kata al-sama’ oleh putrinya dibaca

rafa’, padahal seharusnya dibaca nashab sehingga maksud kalimat tersebut berbeda

alasannya: “Alangkah indahnya langit itu” menjadi “Apakah yang kelihatan indah di

langit itu?” Oleh karenanya, tidak aneh apabila sang ayah menjawab dengan Le-ﬂjﬁ

(bintang-bintangnya).?*

Dikisahkan pula dari abu aswad al dualy ketika ia mendengar seorang qori

membaca surat At-Taubah ayat 3 dengan ucapan,
g ) 5 USAH o csn ) O]

Dengan mengkasrahkan huruf lam yang seharusnya dhammah menjadikan artinya
“..sesungguhnya Allah berlepas diri dari orang-orang musyrik dan rasulnya..” seharusnya

kalimat ersebut adalah,
s ) 3 SN e ssp A1 0|

“Sesungguhnya Allah dan Rasul-Nya berlepas diri dari orang-orang musyrikin.”

Setelah mendengar ucapan tersebut, Abu Aswad Al Dualy merasa cemas, khawatir
bahwa keelokan bahasa Arab akan terganggu, meskipun hal ini terjadi pada awal masa
kekuasaan Islam. Namun, Khalifah Ali Bin Abi Tholib menyadari hal ini, dan ia
mengambil langkah untuk memperbaiki situasi dengan mengenalkan pembagian kata-

kata, konsep inna dan sejenisnya, penggunaan idhofah (penyandaran), kalimat ta’ajub

24 Abdul al-Salim Mukrim, Al-Halagah al-Mafqudah fi Tarikh al-Nahwi al- ‘Arabi, (Kuwait: Muassasah al-
wahdah, 1997), 28.

65



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Vol. 6 No 1 Februari 2025

(pengaguman), kata-kata tanya, dan lain sebagainya. Ali Bin Abi Tholib kemudian
berbicara kepada Abu Aswad Al Dualy dengan penuh perhatian :

“ ikutilah jalan ini”

Dari kalimat inilah, ilmu kaidah bahasa Arab disebut dengan ilmu nahwu.?’

Keunggulan Abu Aswad yang lainnya terlihat saat ia berhasil menyelesaikan
penandaan i’rab pada setiap ayat al-Qur’an yang pada saat itu menjadi permasalahan
besar bagi umat Muslim. Perbedaan dalam cara membaca hampir menyebabkan
perpecahan di kalangan umat Islam. Suatu hari, gubernur Syam, Ziyad ibnu Abihi,
mengirim tiga puluh pakar tulis untuk membantu Abu Aswad dalam menandai i rab al-
Qur’an. Namun, hanya satu orang yang dipilih oleh Abu Aswad, yaitu seorang pakar tulis
dari Bani Qais. Abu Aswad memberikan instruksi kepadanya, "Ambil mushaf itu.
Perhatikan mulutku! Jika saya membuka kedua bibir saat mengucapkan huruf, berikan
satu titik di atas huruf tersebut. Jika saya membaca kasrah, berikan satu titik di bawahnya.
Jika saya membaca dhammah, berikan satu titik di atas huruf tersebut, dan jika saya
membaca ghunnah (tanwin), berikan dua titik di tempatnya.” Setelah selesai, Abu Aswad
mengulangi proses membacanya di hadapan pakar tulisnya dengan menandai titik-titik
tersebut dengan tinta berbeda. Langkah Abu Aswad kemudian diikuti oleh para muridnya,
seperti Nashr bin ‘Ashim al-Laitsi (w.89 H), ‘Anbasah bin Ma’dan, dan Al-Fil al-Mahri,
Abdurrahman bin Hurmoz (w.117 H), Maimun al-Aqran, dan Yahya bin Ya’mur al-
Adwani (w.129 H). Pada masa ini, belum ada metode qiyas, dan studi nahwu masih
bergantung pada sima’ wa riwayah. Mereka berusaha mengumpulkan data sebanyak
mungkin tentang berbagai kata Arab dari berbagai suku pedalaman yang fasih dalam
berbahasa Arab.

Pada periode berikutnya, kajian tentang ilmu nahwu mulai dibukukan. Para
tokohnya antara lain ialah Ibnu Abi Ishaq (w. 117 H), Isa bin Umar al-Tsaqafi (w. 149
H), dan Abu Umar bin al-‘Ala (w. 150 H). Pada periode tersebut, telah berhasil dibukukan
kitab nahwu yang pertama, yaitu kitab a/-Jami’ dan al-Tkmal.

25 Arif Rahman Hakim, “Jurnal Al-Magqoyis, Vol. 1 No. 1, Jan-Juli 2013 Mempermudah Pembelajaran Ilmu
Nahwu Pada Abad 20 Oleh: Arif Rahman Hakim,” Jurnal Al-Magoyis 1, no. 1 (2013): 1-15.
26 Holilulloh, Epistemologi Ilmu Nahwu.

66



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Vol. 6 No 1 Februari 2025

Mulai masa Al-Khalil ini kajian nahwu semakin meluas dan berkembang karena
munculnya metode giyas dan juga mulai ada sebuah jadal (dialog) dan munazharah
(seminar/diskusi). Jadal dan munazharah bukan hanya terjadi pada perkumpulan
(halagah) yang ada di masjid Bashrah, melainkan semakin marak hingga ke istana
kerajaan.?’

Para Khalifah Abbasiyah pada umumnya sangat antusias dengan adanya Jadal dan
munazharah, bahkan sang Khalifah memperbolehkan untuk berpikir bebas walaupun
bertentangan dengan ajaran Agama, sebagaimana adanya cerita yang diriwayatkan oleh
Al-Taghlabi dari Aktsam: “Khalifah al-Makmun menyuruh aku untuk mengumpulkan
para ahli nahwu dan ilmuwan lainnya yang terkenal. Aku membawa mereka ke hadapan
ulama yang bernama Al-Makmun. Kemudian, Al-Makmun bertanya kepada mereka
dengan beberapa pertanyaan. Sering kali mereka dipancing dengan logika, khususnya
kepada para filsuf. Ia sering berkata kepada mereka, “Janganlah kalian berdalil dengan
al-Qur’an atau Injil supaya menarik perhatianku.”

Jadal dan Munazharah dalam ilmu nahwu banyak sekali ditemukan, seperti Al-
Kisai dan Imam Sibawaih. Antara Al-Kisa’i (w.189 H), dengan Al-Ashma’i, Al-Kisa’i
dengan Al-Yazidi (w. 202 H), Al-Mazini (w. 249 H) dengan pakar nahwu Kufah, Al-
Mazini dengan Ibnu Sikkit, Al-Mubarrid (w. 285 H) dengan Tsa’lab, dan lain
sebagainya.?’

Perkembangan ilmu nahwu mencapai puncaknya pada masa Sibawaihi dan Al-
Kisa’i hingga para ulama mengkaji secara luas dan mendalam mengenai segala kaidah
bahasa Arab. Mereka kemudian saling mengemukakan berbagai teori dan pendapat yang
berbeda akan suatu pembahasan nahwu hingga membentuk aliran-aliran tersendiri, yaitu
aliran Bashrah, aliran Kuffah, serta aliran Baghdad.

Prinsip-prinsip Metodologis Ilmu Nahwu

Sebagai shina ’ah (profesi keilmuan), nahwu dianggap sebagai ilmu yang akurat dan

benar karena memenuhi empat kriteria keilmuan, yaitu: objektivitas (a/-maudhu’iyyah),

komprehensifitas (a/-syumul), konsistensi (al-tamassuk), dan ekonomis (al-igtishad).

[lmu nahwu dikembangkan berdasarkan prinsip-prinsip metodologis yang khas dan unik.

27 Holilulloh, Epistemologi Ilmu Nahwu, 23-27.

28 Mushtafa al-Siba’i, Min Rawa’i Hadarat al-Ittihat al-Islamiyyah (Beirut: Dar al-Fikr, 1975), him. 232.
2 Holilulloh, Epistemologi Ilmu Nahwu.

30 Hakim, “Jurnal Al-Maqoyis, Vol. 1 No. 1, Jan-Juli 2013 Mempermudah Pembelajaran Ilmu Nahwu Pada
Abad 20 Oleh: Arif Rahman Hakim.”

67



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Vol. 6 No 1 Februari 2025

Al-fithrah haqiqi mengatakan dalam bukunya, setidaknya ada 4 prinsip-prinsip dalam
nahwu, yaitu:
1. Al-Sima’

Dalam ilmu nahwu salah satu unsur terpenting dan utama yang menjadi
pilar bagi tata bangun ilmu nahwu adalah Al-Sima’ yang secara harfiah berarti
“mendengar atau mendengarkan”. Tetapi kata tersebut memiliki pengertian
yang lebih luas dari sekedar arti di atas. Al-Sima’ dalam konteks nahwu berarti
prosedur penelitian suatu peristiwa bahasa yang dilakukan oleh para ahli
dengan cara mencari informasi dari sumber aslinya untuk memastikan
keotentikan suatu kasus kebahasaan yang sedang mereka hadapi, baru
kemudian dijadikan landasan teoritis.

Prinsip Al-Sima’ ini lebih erat kaitannya dengan masalah budaya daripada
sebuah sistem ilmu pengetahuan. budaya yang dimaksud di sini adalah dalam
tradisis Arab klasik terdapat kelompok tertentu yang diyakini memiliki otoritas
dalam persoalan bahasa, kelompok pemegang otoritas tersebut adalah
masyarakat Arab yang tinggal di daerah pedalaman yang sering disebut dengan
“ahl Al-Badwi”.

Selain itu, para ulama Arab seperti al-Khalil ibn Ahmad al-Farahidi dalam
mengumpulkan bahan-bahan baku —data- kebahasaan menggunakan apa yang
dewasa ini disebut dengan pendekatan kualitatif dengan melakukan observasi
langsung dan grounded research (tinggal bersama dengan komunitas Badui dan
masyarakat Arab lainnya). Data yang sudah terkumpul diverifikasi, lalu
diklasifikasi, kemudian disimpulkan dan dikaidahkan (ta’qid) dengan
menggunakan metode istiqra’1 atau induktif (sebagaimana diketahui bahwa
penalaran induktif terkait dengan empirisme). Tradisi penelitian ini sudah
berkembang sejak akhir abad pertama hijriyah, dan tidak hanya dilakukan oleh
para linguis Arab atau ahli bahasa Arab saja, tetapi juga oleh fuqaha® seperti
Imam Syafi’i dan lain-lainnya.*!

2. Al-Qiyas

31 M Thoriqussud, “Al-Sami€ A€™: Kajian Epistemologi Ilmu Nahw,” Jurnal Pusaka, 2015,
https://ejournal.alqolam.ac.id/index.php/jurnal_pusaka/article/view/33.

68



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Vol. 6 No 1 Februari 2025

Prinsip ini muncul dan digunakan dalam merumuskan kaidah kebahasaan
seiring dengan dimulainya perumusan dasar-dasar ilmu nahwu. Pada masa
awal kemunculan nahwu, Al-Qiyas memiliki pengertian yang sangat sederhana,
yakni Menggunakan bahasa yang dianggap lancar sebagai standar atau
perbandingan dan contoh dalam menciptakan suatu kalimat tertentu. Dengan
demikian, Al-Qiyas merupakan proses membentuk susunan kata dengan
menggunakan susunan kata yang sudah ada sebelumnya, baik dari segi struktur
kalimat maupun dari segi tata bahasa (/ rob).

3. Al-‘Amil

'Amil merupakan faktor-faktor yang menyebabkan atau memengaruhi hal
lain dari segi I’rabnya. Selanjutnya, timbul persoalan-persoalan nahwu yang
bersifat spekulatif dan rasional. Sebagai contoh, ketika pada awal
perkembangan ilmu nahwu telah dijelaskan teori "Al-Fa il atau Al-Mubtada™,
keduanya berperan sebagai subyek, dan beri’rab rafa’ sebagai penanda
statusnya, maka al-khalil mengajukan pertanyaan; siapakah yang membuat
mubtada’ atau fa’il tersebut dianggap rafa’? Sehingga ia merumuskan teori
baru yang disebut "Amil".

4. Jjma’

Prinsip ini ditambahkan oleh as-Suyuti yaitu [jma’, yakni dalam ilmu
nahwu merujuk pada kesepakatan dikalangan bangsa arab dapat dijadikan
hujjah (dalil) dalam penetapan kaidah, yang kemudian berkembang dan
berkiblat pada kesepakatan ulama Bashrah dan Kufah. Sebagai contoh,
kesepakatan ulama nahwu Bashrah dan Kufah dalam hal khabar mubtada’
yang mengandung sifat, menunjukkan bahwa khabar tersebut memuat dhamir
yang merujuk pada mubtada’. Meskipun sifat pada kedua kalimat tersebut
berperan sebagai khabar Al-Mubtada’, namun secara ijma’ keduanya
mengandung dhamir yang kembali pada mubtada'.*?

Epistemologi Ilmu Nahwu
Dalam masa awal datangnya islam, ilmu nahwu ini menjadi sangat dibutuhkan bagi
kalangan umat islam untuk menjaga atau melindungi umat islam dari kesalahan membaca

dan memahami al-Qur’an. Ditinjau dari segi lahirnya, perlu diketahui bahwa ilmu nahwu

32 Rosada, “Filsafat Bahasa Arab.”.

69



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Vol. 6 No 1 Februari 2025

diciptakan karena dua sebab, yaitu menjaga keselamatan Al-Quran dari tahrif. Sebab
kedua, yakni memelihara bahasa Arab dari kerusakan, disebabkan adanya pergaulan
antara orang Arab dan non Arab. Namun ketika menghadapi berbagai permasalahan
Bahasa dan pengaplikasiannya, ilmu nahwu ini membutuhkan prinsip-prinsip yang
menjadi landasannya.

Ilmu nahwu ini dikembangkan melalui prinsip al-sama’, kemudian dilakukan
istrigro’ atau induksi terhadap perkataan Bahasa arab. Dalam proses tersebut sangat
selektif dan didasarkan pada metode tertentu dengan al-intiqga (selection) historis, sosial,
dan geografis tertentu. Para ulama nahwu merumuskan ilmu nahwu melalui proses iAtijaj
(pengambilan dan penetapan hujjah) dan istidlal (penetapan dalil) berdasarkan bukti-
bukti yang meyakinkan sehingga darinya dapat diperoleh abstraksi berupa kaidah nahwu
yang berlaku umum.*’

Untuk mengklarifikasi cakupan studi ilmu nahwu ini, perlu kita perhatikan elemen-
elemen yang membentuk ilmu nahwu, di antaranya adalah i’7ab. Perubahan suara pada
akhir setiap kata dalam susunan kalimat hanyalah salah satu fenomena yang menjadi
perhatian dalam ilmu nahwu karena ilmu nahwu merupakan bagian integral dari tata
bahasa Arab. Selain i’rab, masih banyak isu dalam nahwu yang belum mendapat
perhatian yang cukup, seperti hubungan antar kata, makna nahwu, konsep kata (tenses),
dan sebagainya. Ketika dibatasi pada masalah posisi atau fungsi kata (mawaqi’ al-i’rab)
dalam kalimat, ruang lingkup studi nahwu hanya terbatas pada perubahan suara akhir kata.
Namun, tidak semua kata mengalami perubahan suara akhir karena ada kata yang tetap.
Oleh karena itu, banyak masalah yang sebenarnya terkait dengan nahwu, seperti isbat
(afirmasi), nafy (pengingkaran), faukid (penguatan, pemastian), rutbah (urutan kata
dalam kalimat), seperti: faqdim (penempatan urutan atau posisi kata didahulukan dari
yang semestinya), ta ’khir (penempatan urutan atau posisi kata di bagian akhir dari yang
semestinya), jumlah taqririyyah (kalimat informatif), jumlah istifhamiyyah (kalimat
tanya), jumlah syarthiyyah (kalimat kondisional) dan sebagainya tidak dijelaskan melalui
konsep nahwu tersebut. Selain itu, studi nahwu cenderung terfokus pada aspek eksternal
(mabna, lafdzi) bentuk semata, tanpa menyentuh aspek substansial yang berkaitan dengan

kategori dan hubungan antar kata dalam sebuah susunan kalimat.>*

33 Thoriqussua, “Al-Sama': Kajian Epistemologi Ilmu Nahw.”
34 Muhbib Abdul Wahab, Pemikiran Linguistik Tammam Hassan dalam Pembelajaran Bahasa Arab,
(Jakarta: UIN Jakarta Press, 2009), 117.

70



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Vol. 6 No 1 Februari 2025

Menurut para ulama nahwu, ilmu ini merupakan susunan dari gabungan berbagai
disiplin ilmu, yakni para linguis Arab mendasarkan konseptualisme ilmu-ilmu gramatika
Arab pada sumber-sumber yang dijadikan untuk pembuktian atau verifikasi asumsi dasar
dalam penelitian nahwu:

1. Al-Qur'an adalah wahyu yang diterima oleh Nabi Muhammad SAW, sebagai

kitab suci umat Islam yang memuat kata-kata Allah SWT dalam bahasa Arab.3¢

2. Al-Qira’ah  al-Qur’aniyyah, yaitu bacaan berbahasa Arab yang isi
pembahasannya masih dari al-Qur’an dan menjadi bagian dari pembentuk ilmu
nahwu.

3. Al-Hadits, yaitu sesuatu (goul/fi’ltaqriri) yang disandarkan kepada Nabi
Muhammad SAW kemudian didokumentasi oleh para ulama hadits dalam kitab-
kitab mereka.®’

4. Al-syi’ir (puisi), yaitu berupa syi’ir ataupun karya sastra Arab.

5. Al-syawahid al-Nasariyyah (bukti-bukti prosa)3®, yaitu berupa prosa dalam
karya sastra.

Tujuan mempelajari ilmu nahwu adalah untuk menerangkan perubahan bunyi akhir
pada setiap kata dan kedudukan kata (mawagqi’ al-i’rab) sehingga ilmu nahwu terkadang
identik dengan ‘ilm al-i’rab yang mampu memudahkan kita dalam memahami bacaan al-
Qur’an.¥

Tujuan lain dari lahirnya ilmu nahwu ialah untuk berperan dalam mempertahankan
cksistensi perkembangan bahasa Arab. Sebab, ilmu nahwu ini lahir pada masa
kepemimpinan Ali bin Abi Thalib yang ditandai dengan banyak ditemukannya kesalahan
orang-orang ‘Ajami (masyarakat non-Arab) dalam mengucapkan bahasa Arab.*°

Selain beberapa tujuan yang dimiliki oleh kajian ilmu nahwu, berikut ini manfaat

yang dapat diambil dari kajian ilmu nahwu, di antaranya:*!

35 Holilulloh, Epistemologi Ilmu Nahwu.

36 Teungku M. Hasbi as-Shiddieqy, Sejarah dan Pengantar: Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, (Semarang:
Pustaka Rizki Putra, 2002), 7.

37 Muhammad Zuhri, Tela 'ah Matan Hadits: Sebuah Tawaran Metodologis (Yogyakarta: Lesfi, 2003), hlm.
25

38 Ahmad Mukhtar ‘Umar, Al-Bahts al-Lugawi ‘inda al- ‘Arab Ma’a Qadiyyah al-Ta’sir wa al-Ta atstsur
(Kairo: Maktabah al-Garib, 1993), 89.

3% Mahmud Yunus, Metode Khusus Bahasa Arab: Bahasa al-Qur’an, (Jakarta: Hidakarya Agung,1983), 21.
40 Yeni Ramdiani, “Kajian Historis; Perkembangan Ilmu Nahwu Mazhab Basrah,” El-Hikam Volume VIII
Nomor 2 Juli - Desember 8, no. Kajian Bahasa Arab (2015): 271-94.

41 Holilulloh, Epistemologi Ilmu Nahwu.

71



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Vol. 6 No 1 Februari 2025

1. Supaya mampu berbicara bahasa Arab.

2. Supaya mampu membaca kitab gundul atau agar masyarakat lebih mengenali

kajian yang berhubungan dengan kitab kuning.*?

3. Supaya dapat mengoreksi kesalahan orang lain dalam membaca dan berbicara

bahasa Arab.

4. Supaya dapat lebih mudah memahami syariat Islam yang terkandung di dalam

al-Qur’an dan al-Hadits.

Kesesuaian Nahwu dianggap tepat jika dapat memberikan solusi bagi permasalahan
kebahasaan dalam konteks pendidikan. Permasalahan bahasa Arab meliputi fakta bahwa
sebagian besar masyarakat Arab belum mampu berkomunikasi dengan bahasa Arab
standar. Masyarakat lebih cenderung menggunakan bahasa sehari-hari, yang menjadi
bahasa utama bagi mereka. Situasi ini semakin rumit dengan metode pengajaran Nahwu
yang terkadang terlalu rumit dan penuh dengan argumen. Beberapa konsep filosofis
bahasa Arab, seperti tingkatan illah, seringkali disertakan dalam pembelajaran Nahwu.
Oleh karena itu, keberhasilan Nahwu dapat diukur dari kemampuannya dalam
menyelesaikan masalah kebahasaan sehari-hari dalam konteks pendidikan, terutama
dalam berkomunikasi dengan bahasa Arab standar. Keabsahan Nahwu dianggap benar
jika sesuai dengan pandangan ulama dari berbagai mazhab, seperti Basrah, Kufah,

Baghdad, dan Andalusia.

KESIMPULAN

Dalam studi ini, peneliti menyampaikan bahwa ilmu nahwu dianggap tepat jika
memberikan solusi dalam permasalahan linguistic dan dianggap benar ketika sesuai
dengan pandangan ulama dari berbagai madzhab terutama bashrah, kufah, Baghdad dan
sebagainya. Ditinjau dari segi lahirnya, bahwa ilmu nahwu diciptakan karena dua sebab,
yaitu menjaga keselamatan Al-Quran dari tahrif. Sebab kedua, yakni memelihara bahasa
Arab dari kerusakan, disebabkan adanya pergaulan antara orang Arab dan non Arab. Dan
nahwu diartikan sebagai kaidah-kaidah bahasa Arab untuk mengetahui bentuk kata serta

keadaan-keadaan kata tersebut ketika dalam keadaan mufrad atau ketika sudah murakkab.

42 Saidun Fiddaroini, Fungsi, Guna, dan Penyalahgunaan Ilmu Sharaf, Jurnal Madaniya: Jurusan Bahasa
dan Sastra Arab Fakultas Adab IAIN Sunan Ampel Surabaya, Vol. XI, Nomor 1, 2012.

72



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Vol. 6 No 1 Februari 2025

Ilmu nahwu tidak hanya sebatas kajian teoretis, tetapi juga menjadi alat yang
mendukung berbagai aktivitas, seperti penerjemahan teks Arab ke bahasa lain, penafsiran
Al-Qur'an dan Hadis, serta pengajaran bahasa Arab secara efektif. Dengan pemahaman
nahwu yang baik, pengguna bahasa Arab dapat menyusun kalimat yang benar secara
gramatikal, sehingga pesan yang disampaikan menjadi lebih jelas dan akurat. Hal ini
menunjukkan bahwa ilmu nahwu memiliki peran strategis dalam menjaga keutuhan

makna dan memperkuat komunikasi dalam konteks bahasa Arab.

DAFTAR PUSTAKA

Aziz, Arif Malik, Firdaus Atmajaya, Arizal Winanda Yusuf, and Acep Hermawan.
“Pembelajaran Bahasa Arab Berbasis Higher Order Thinking Skills (Hots) Dalam
Membentuk Pembelajar Yang Kompeten.” A/-Fakkaar 5, no. 1 (2024): 60-78.
https://e-jurnal.unisda.ac.id/index.php/ALF/article/view/5770.

Pabbajah, M. Taufiq Hidayat, Kaharuddin Ramli, and St. Fauziah. “Kajian
Dialektologis Terhadap Variasi Lahjah Arabiyah: Menyingkap Keragaman
Linguistik Dan Budaya.” Al-Fakkaar 5, no. 2 (2024): 56-70.
https://doi.org/10.52166/alf.v5i2.6959.

Fiddaroini, Saidun. “Fungsi, Guna Dan Penyalahgunaan Ilmu Nahwu - Sharaf.”
MADANIYA, Jurnal Bahasa Dan Sastra Arab Fakultas Adab IAIN Sunan Ampel
Surabaya X1, no. 01 (2012): 1-15.
http://jurnalfahum.uinsby.ac.id/index.php/almadaniyah/article/view/77.

Hakim, Arif Rahman. “Jurnal Al-Magqoyis, Vol. 1 No. 1, Jan-Juli 2013 Mempermudah
Pembelajaran I[lmu Nahwu Pada Abad 20 Oleh: Arif Rahman Hakim.” Jurnal Al-
Magqoyis 1, no. 1 (2013): 1-15.

Holilulloh, A. Epistemologi Ilmu Nahwu. Yogyakarta: Trussmedia Grafika, 2018.

Luthfi, Khabibi Muhammad. “Epistemologi Nahw Ta’Limi Dalam Persepektif Linguis
Arab Kontemporer.” Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Dan Kebahasaaraban 5, no.
2 (2018): 233-54.

Mahfud, Mahfud. “Mengenal Ontologi, Epistemologi, Aksiologi Dalam Pendidikan
Islam.” CENDEKIA : Jurnal Studi Keislaman 4, no. 1 (2018).
https://doi.org/10.37348/cendekia.v4il.58.

Masykur, Muhammad Zakki, Ahmad Khoirur Roziqi, and A Riza Husain. “Media
Pembelajaran ‘ Film ’ Berbasis ICT Dalam Pembelajaran Istima > Dan Kitabah
Kelas VII Mts Hidayatul Ummah Balongpanggang,” 2024, 35-50.

Mestika, Zed. 2004. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta : Yayasan Bogor
Indonesia

Muhbib, Abdul Wahab. 2009. Pemikiran Linguistik Tammam Hassan dalam
Pembelajaran Bahasa Arab. Jakarta : UIN Jakarta Press

Nurhayati, Tati, and Misnatun Misnatun. “Posisi [lmu Bahasa Arab Dalam Kajian Islam

73



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Vol. 6 No 1 Februari 2025

(Perspektif Filsafat Ilmu).” Tafhim Al-’Ilmi 12, no. 1 (2023): 112-20.
https://doi.org/10.37459/tathim.v12i1.4030.

Poedjawijatna. 2002. Pembimbing ke Arah Alam Filsafat. Jakarta: Rineka Cipta.

Purwaningsih, A., Habibah, S., & Sa’adah, H. 1. (2022). Pengaruh Media Gambar
Dalam Pembelajaran Bahasa Arab Untuk Meningkatkan Hafalan Mufrodat Siswa
Kelas III MI Islamiyah Tlogohaji Sumberrejo Bojonegoro. al Akhbar: Jurnal
Pendidikan Bahasa Arab, 2(2), 85-94.

Purnomo. “STUDI KEPUSTAKAAN.Pdf.” Pustakawan Utama UGM, 2015.

Ramdiani, Yeni. “Kajian Historis; Perkembangan [lmu Nahwu Mazhab Basrah.” El-
Hikam Volume VIII Nomor 2 Juli - Desember 8, no. Kajian Bahasa Arab (2015):
271-94.

Rizki, M. R el Juadl)l 8 2c) séll agd 48 5l jaud) AUy alail) Ao g aladinl 43llad (Y4 YY)
s )lsame 505 sty oS aslall s Allall s yresd [-Fakkaar.) « A-AY (V) £,

Rosada, Bintang. “Filsafat Bahasa Arab,” 2008, 103.
https://www.academia.edu/7430788/Filsafat Bahasa Arab.

Sa’adah, H. 1., Ghazi, M., & Azizah, K. (2021). ANALISIS KONSTRASTIF “AL-
QASHR” BALAGHAH DALAM BAHASA ARAB DAN BAHASA
INDONESIA. Al-Fakkaar, 2(2), 82-99.

Sholeh, Abdul Rahman. 2005. Pendidikan Agama dan Pengembangan untuk Bangsa.
Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada.

Thoriqussua, M. “Al-Sami€ A€™: Kajian Epistemologi Ilmu Nahw.” Jurnal Pusaka,
2015. https://ejournal.alqolam.ac.id/index.php/jurnal_pusaka/article/view/33.

Al-Hasyimi, Al-Sayyid Ahmad. Al-Qawaid al-Asasiyyah li al-Lugah al-‘Arabiyyah.
Beirut: Dar al-kutub al-Ilmiyyah

Kojin. 2013. Perkembangan [lmu Nahwu Melalui Metode Kritik. Tulungagung: STAIN
Tulungagung Press.

Ibrahim, Muhammad Abu al-Fadhal. 1974. Maratibu Al-Nahwi. Beirut: Dar al-Fikr al-
‘Arabi

Mukrim, Abdul al-Salim. 1997. Al-Halagah al-Mafqudah fi Tarikh al-Nahwi al-Arabi.
Kuwait: Muassasah al-wahdah.

al-Siba’i, Mushtafa. 1975. Min Rawa’i Hadarat al-Ittihat al-Islamiyyah. Beirut: Dar al-
Fikr.

Muhbib, Abdul Wahab. 2009. Pemikiran Linguistik Tammam Hassan dalam
Pembelajaran Bahasa Arab. Jakarta: UIN Jakarta Press.

M. Hasbi as-Shiddieqy, Teungku. 2002. Sejarah dan Pengantar: I[lmu al-Qur’an dan
Tafsir. Semarang: Pustaka Rizki Putra.

Zuhri, Muhammad. 2003. Tela’ah Matan Hadits: Sebuah Tawaran Metodologis.
Yogyakarta: Lesfi.

74



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Vol. 6 No 1 Februari 2025

‘Umar, Ahmad Mukhtar1993. Al-Bahts al-Lugawi ‘inda al-‘Arab Ma’a Qadiyyah al-
Ta’sir wa al-Ta’atstsur. Kairo: Maktabah al-Garib

Yunus, Mahmud. 1983. Mctode Khusus Bahasa Arab: Bahasa al-Qur’an. Jakarta:
Hidakarya Agung.

75



