
Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab  Vol. 6 No 1 Februari 2025 

 

56 
 

EPISTEMOLOGI ILMU NAHWU: STUDI ILMU TATA BAHASA 

DALAM PERSPEKTIF FILSAFAT ILMU 

 
Ahmad Khoirur Roziqi¹, M. Yunus Abu Bakar² 

Institut Agama Islam Bani Fattah Jombang, Indonesia¹, Universitas Islam Negeri Sunan 

Ampel Surabaya, Indonesia² 

akhoirurroziqi313@gmail.com, elyunusy@uinsa.ac.id 

 
Abstract 

The purpose of this study is to analyze the nature, history, scope, objectives and 
benefits, and validity of nahwu science in an epistemological perspective so that 
we know that nahwu science can be called a branch of science that studies the 
depth of Arabic, because many people still do not know how this science is built. 
The approach used to research this research is descriptive-qualitative which is 
literature-based, including library research. Namely, searching for and studying 
literature that is related to the problems that are the object of this research study, 
not only based on books but also in journals, magazines, and so on. With an Islamic 
educational philosophy approach based on library data accompanied by discourse 
analysis, it was found that nahwu science is a science that studies the structure of 
Arabic grammar. The scope of the study of nahwu science is an explanation of 
i'rob, mawaqi'ul i'rob, isbat, nafy, rutbah (taqdim or ta'khir), numbers. This nahwu 
science is sourced from the Qur'an, hadith, poetry, prose. And the validity of 
Nahwu is considered correct if it is in accordance with the views of scholars from 
various schools of thought, such as Basrah, Kufah, Baghdad, and Andalusia. 
Keywords: Epistemology, Nahwu Science, Methodology and Epistemology of 
Nahwu Science. 

 

Abstrak 

Tujuan dari penelitian ini adalah menganalisis hakikat, sejarah, ruang lingkup, 
tujuan dan manfaat, dan validitas ilmu nahwu dalam perspektif epistemologi 
supaya kita mengetahui bahwa ilmu nahwu bisa disebut cabang ilmu yang 
mempelajari kedalaman Bahasa arab, karena masih banyak yang belum 
mengetahui bagaimana ilmu tersebut dibangun. Pendekatan yang digunakan 
untuk meneliti penelitian ini adalah deskriptif-kualitatif yang bersifat literatur, 
termasuk studi kepustakaan (library reseach). Yakni mencari dan mempelajari 
literatur-literatur yang ada kaitannya dengan permasalahan yang menjadi objek 
kajian penelitian ini, tidak hanya berpacu pada buku saja tetapi di jurnal, majalah, 
dan lain sebagainya. Dengan pendekatan filsafat pendidikan islam berbasis data 
pustaka disertai analisis wacana ditemukan bahwa ilmu nahwu adalah ilmu yang 
mempelajari tentang struktur tata bahasa arab. Ruang lingkup dalam kajian ilmu 
nahwu adalah penjelasan tentang i’rob, mawaqi’ul i’rob, isbat, nafy, rutbah 
(taqdim atau ta’khir), jumlah-jumlah. Ilmu nahwu ini bersumber dari Al-Qur’an, 
hadits, puisi, prosa. Dan keabsahan Nahwu dianggap benar jika sesuai dengan 
pandangan ulama dari berbagai mazhab, seperti Basrah, Kufah, Baghdad, dan 
Andalusia. 
Kata Kunci: Epistemologi, Nahwu, Metodologi dan Epistemologi Ilmu Nahwu. 



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab  Vol. 6 No 1 Februari 2025 

 

57 
 

 

PENDAHULUAN 

Bahasa Arab merupakan salah satu bahasa yang muncul lebih awal dalam sejarah 

peradaban manusia1, serta salah  satu  bahasa  klasik  memiliki  kekayaan  budaya  dan 

sejarah yang mendalam.2 Bahasa Arab adalah Bahasa Al-Qur’an yang dianggap sebagai 

Bahasa terbaik yang pernah ada. Oleh karena itu, penguasaan Bahasa Arab sangat penting 

dalam berkomunikasi dengan Allah untuk memuji-Nya, terutama dalam berdoa. Selain 

itu, Bahasa Arab juga penting karena jumlah penggunanya yang mencapai lebih dari 200 

juta orang, menurut Ahmad bin Muhammad Dibyan. Mereka tersebar di berbagai wilayah 

di Asia dan Afrika. Bahasa Arab juga diakui sebagai salah satu Bahasa resmi dalam 

forum-forum internasional seperti PBB (Perserikatan Bangsa-Bangsa).3 Belajar bahasa 

Arab tidaklah mudah, dibutuhkan pemahaman khusus, seperti menguasai sintaksis atau 

ilmu nahwu, yang merupakan salah satu studi gramatika Arab yang memiliki peran 

penting dalam pembelajaran bahasa Arab. Ilmu nahwu adalah bidang ilmu yang masih 

menarik minat dari para ahli linguistik Arab dan non-Arab, sehingga ilmu nahwu tetap 

menjadi bagian integral dari studi bahasa Arab.4  

Pada masa pra-Islam, orang-orang Arab memiliki kebiasaan berkomunikasi sesuai 

dengan kebiasaan dan aturan yang telah mereka tetapkan, di mana pengetahuan bahasa 

diwariskan dari generasi senior ke junior, orang tua kepada anak, dan seterusnya. Namun, 

dengan masuknya Islam dan interaksi dengan budaya Persia dan Romawi, serta melalui 

pernikahan lintas budaya, perdagangan, dan pendidikan, bahasa Arab mulai terpengaruh 

oleh bahasa non-Arab. Akibatnya, kefasihan berbahasa menurun dan sering terjadi 

kesalahan dalam pengucapan, sehingga keelokan bahasa Arab pun terganggu oleh 

 
1 M. Taufiq Hidayat Pabbajah, Kaharuddin Ramli, and St. Fauziah, “Kajian Dialektologis Terhadap Variasi 
Lahjah Arabiyah: Menyingkap Keragaman Linguistik Dan Budaya,” Al-Fakkaar 5, no. 2 (2024): 56–70, 
https://doi.org/10.52166/alf.v5i2.6959. 
2 Arif Malik Aziz et al., “Pembelajaran Bahasa Arab Berbasis Higher Order Thinking Skills (Hots) Dalam 
Membentuk Pembelajar Yang Kompeten,” Al-Fakkaar 5, no. 1 (2024): 60–78, https://e-
jurnal.unisda.ac.id/index.php/ALF/article/view/5770. 
3 Muhammad Zakki Masykur, Ahmad Khoirur Roziqi, and A Riza Husain, “Media Pembelajaran ‘ Film ’ 
Berbasis ICT Dalam Pembelajaran Istima ’ Dan Kitabah Kelas VII Mts Hidayatul Ummah 
Balongpanggang,” 2024, 35–50. 
4 A Holilulloh, Epistemologi Ilmu Nahwu, Yogyakarta: Trussmedia Grafika, 2018, 2. 



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab  Vol. 6 No 1 Februari 2025 

 

58 
 

campuran dialek dari bahasa non-Arab. Inilah yang mendorong Abu Aswad Ad Dualy 

untuk merumuskan aturan-aturan bahasa Arab.5 

Ilmu nahwu ini selalu membicarakan mengenai penentuan harakat akhir dan 

kedudukan setiap kata dalam kalimat bahasa Arab. Dengan mempelajari ilmu nahwu, 

seseorang akan menjadi lebih mudah membaca dan menentukan dengan benar harakat 

akhir setiap kata dan mampu memahami kedudukan kata dalam kalimat, baik sebagai fa’il, 

maf’ul, taukid, tamyiz, hal maupun kedudukan yang lainnya.6 Ketika pertama kali muncul, 

ilmu nahwu digunakan sebagai alat pembelajaran yang dapat mengurangi gejala lahn 

(kesalahan dalam berbahasa Arab). Abu Aswad Ad-duali adalah orang yang 

memperkenalkan ilmu ini pada masa pemerintahan Ali bin Abi Thalib, dengan tujuan 

untuk membantu masyarakat Arab yang sering melakukan kesalahan dalam berbahasa 

Arab. Ilmu ini diberi nama nahwu oleh Khalifah, yang berarti arah atau tujuan. Namun, 

seiring dengan perkembangannya dan munculnya berbagai mazhab seperti Bashrah, 

Kufah, Bagdad, Andalusia, dan Mesir, ilmu nahwu menjadi ilmu yang mandiri dan 

terpisah dari awal kemunculannya.7 Saat ini, ada penelitian tentang posisi ilmu Bahasa 

arab dalam kajian islam yang dibahas oleh Tati Nurhayati. Tati Nurhayati (2020) 

menjelaskan bahwa didalam ilmu Bahasa arab ada fonologi (ilmu ashwat), semantic 

(dalalah), sintaksis (nahwu), dan morfologi (shorof). Penelitiannya sangat baik karena 

salah satu pembahasannya berfokus pada posisi ilmu nahwu dalam mengkaji Alquran dan 

hadits yang merupakan sumber kebenaran dalam kajian Islam. Akan tetapi, ada 

permasalahan yang dimana dipembahasan tersebut hanya menganalisis aplikasi dari 

peran ilmu nahwu di dalam mengkaji Alquran. 

Oleh karena itu, berdasarkan permasalahan tersebut, artikel ini akan membahas 

mengenai konsep epistemologi dalam ilmu nahwu. Pertanyaan ini akan dijawab melalui 

pendekatan filsafat pendidikan Islam terutama dalam konteks epistemologi yang 

mencakup hakikat, sejarah, sumber pengetahuan, cakupan, tujuan, dan validitas ilmu 

nahwu. Dengan demikian, tujuan dari penelitian ini adalah untuk menunjukkan bahwa 

ilmu nahwu memiliki landasan yang kuat secara independen, namun tetap terkait dengan 

 
5  Bintang Rosada, “Filsafat Bahasa Arab,” 2008, 103, 
https://www.academia.edu/7430788/Filsafat_Bahasa_Arab. 
6 Holilulloh, Epistemologi Ilmu Nahwu. 
7  Khabibi Muhammad Luthfi, “Epistemologi Nahw Ta’Lîmî Dalam Persepektif Linguis Arab 
Kontemporer,” Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Dan Kebahasaaraban 5, no. 2 (2018): 233–54. 



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab  Vol. 6 No 1 Februari 2025 

 

59 
 

bidang ilmu bahasa Arab. Artinya, ilmu nahwu memiliki epistemologi yang unik yang 

membedakannya dari ilmu bahasa Arab lainnya. Dan penulis ingin memberikan 

tambahan dari penelitian sebelumnya berupa penjelasan ilmu nahwu dari sisi 

epistemologinya. 

 

TINJAUAN PUSTAKA 

Pengertian Epistemologi 

Menurut Ali Anwar dan Tono TP, Runes dalam kamusnya, epistemologi 

merupakan cabang filsafat yang mengkaji asal, struktur, metode, dan validitas 

pengetahuan. Sementara menurut Kaelan, epistemologi merupakan salah satu cabang 

utama dalam filsafat. Asal usul kata epistemologi berasal dari bahasa Yunani, yaitu 

"epistem" yang berarti pengetahuan atau ilmu pengetahuan, dan "logos" yang juga berarti 

teori, uraian, alasan. Epistemologi membahas tentang ilmu pengetahuan yang mencakup 

berbagai aspek seperti sumber, karakteristik, dan kebenaran manusia. Diskusi selanjutnya 

tentang pengetahuan manusia menekankan bahwa masalah epistemologi harus 

ditempatkan dalam konteks filsafat manusia. Ini menyoroti esensi manusia yang terdiri 

dari berbagai elemen, termasuk pengetahuan. Oleh karena itu, pembahasan tentang esensi 

manusia dalam konteks ini tidak dapat dihindari untuk membicarakan upaya manusia 

dalam memperoleh pengetahuan.8 

Dalam hal ini Ahmad Tafsir sependapat bahwa epistemologi membicarakan sumber 

pengetahuan dan bagaimana cara memperolehnya. Dan bagi Ahmad Tafsir, tatkala 

manusia baru lahir, manusia tidak memiliki pengetahuan apa pun. Apa yang di sampaikan 

Ahmad Tafsir hal ini sejalan dengan Alquran yang artinya, “dan Allah mengeluarkan 

kamu dari perut ibumu dalam keadaan tidak mengetahui sesuatupun.” 9  Akan tetapi 

berbeda dengan pandangan Plato mengenai hal ini, bagi Plato bahwasanya manusia itu 

telah memperoleh pengetahuannya sejak dia dilahirkan, atau lebih tepatnya di sebut 

dengan innate idea atau ide bawaan.10 Dalam hal ini, pengetahuan manusia dapat di 

 
8 Mahfud Mahfud, “Mengenal Ontologi, Epistemologi, Aksiologi Dalam Pendidikan Islam,” CENDEKIA : 
Jurnal Studi Keislaman 4, no. 1 (2018), https://doi.org/10.37348/cendekia.v4i1.58. 
9 Alquran, 16: 78. 
10 Poedjawijatna, Pembimbing ke Arah Alam Filsafat (Jakarta: Rineka Cipta, 2002), 33. 



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab  Vol. 6 No 1 Februari 2025 

 

60 
 

kelompokkan ke dalam tiga macam, yaitu pengetahuan sains, pengetahuan filsafat, dan 

pengetahuan mistik. 

Dalam epistemologi, dibahas mengenai asal usul pengetahuan dan cara 

sistematisnya, selain itu epistemologi juga membahas esensi keakuratan dalam berpikir 

yang sangat penting dalam menyelesaikan masalah-masalah yang berkaitan dengan upaya 

mencari kebenaran dari suatu pertanyaan. Pertanyaan tersebut merupakan hal yang ingin 

diketahui. Oleh karena itu, epistemologi berkaitan erat dengan cabang ilmu yang dikenal 

sebagai filsafat ilmu.11 

Dalam kajian ini adalah berkaitan dengan masalah ilmu pengetahuan dan tahu, 

dalam hal ini adalah berusaha mengetahui tentang hakikat atau memikirkan tentang 

segala sesuatu yang bersifat fisikal ataupun nonfisikal. Dalam penjelasan ini dapat 

dipahami bahwa objek penyelidikan ilmu pengetahuan hanya terbatas pada sesuatu yang 

dapat diselidiki secara ilmiah. Dan ketika sudah tidak dapat diselidiki maka ilmu akan 

berhenti sampai di situ.12 

Dalam ajaran Islam, pengetahuan tidak hanya terbatas pada bidang eksperimental. 

Lebih dari itu, pengetahuan dalam perspektif Islam mencakup tiga aspek. Pertama, 

metafisika yang bersumber dari wahyu, mengungkapkan realitas yang agung, sehingga 

pada akhirnya akan memahami akan Penciptanya. Kedua, aspek humaniora dan studi 

yang mencakupnya, termasuk pembahasan tentang kehidupan manusia, hubungannya 

dengan dimensi ruang dan waktu, psikologi, sosiologi, ekonomi, dan lain-lain. Ketiga, 

aspek material yang mencakup kajian tentang alam semesta yang diperuntukkan bagi 

manusia. 

Dalam studi epistemologi Islam, pengetahuan berasal dari lima sumber utama, yaitu 

indera, akal, intuisi, ilham, dan wahyu. Meskipun intuisi, ilham, dan wahyu dibedakan 

secara jelas dalam kajian ini, namun dapat dikatakan bahwa intuisi dan ilham pada 

dasarnya merupakan bentuk "wahyu" yang lebih luas, karena keduanya diperoleh melalui 

dimensi spiritual. Wahyu dianggap sebagai sumber pengetahuan yang bersifat normatif 

dan doktriner, diberikan hanya kepada utusan yang dipilih oleh Allah. Di sisi lain, ilham 

dan intuisi diberikan tanpa perantara. Ilham adalah cahaya ilahi yang menyentuh nurani 

manusia dengan lembut dan jelas, dapat muncul secara spontan atau melalui doa yang 

 
11 Mahfud, “Mengenal Ontologi, Epistemologi, Aksiologi Dalam Pendidikan Islam.” 
12 Mahfud. 



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab  Vol. 6 No 1 Februari 2025 

 

61 
 

tulus. Intuisi juga merupakan anugerah langsung dari Allah yang tidak memerlukan 

penalaran atau bukti. Selain wahyu, terdapat juga sumber pengetahuan lain, yaitu rasio 

dan indera. Islam mengakui tiga jenis kebenaran ilmu pengetahuan yang berasal dari 

ketiga sumber tersebut. Kebenaran yang berasal dari wahyu dianggap sebagai kebenaran 

mutlak, sementara kebenaran yang berasal dari rasio disebut sebagai rasionalisme, dan 

kebenaran yang berasal dari indera disebut sebagai empirisme. Ketiga sumber kebenaran 

ini memberikan implikasi yang berbeda dalam bidang keilmuan.13 

Adapun epistemologi yang dapat dipergunakan untuk sampai pada pengetahuan 

tentang manusia, alam dan Tuhan di dalam pendidikan Islam. Islam sendiri memiliki 

bentuk epistemologi tersendiri. Yang kemudian dikenal dengan epistemologi bayani, 

burhani, dan irfani.14 

Al-Jabiri menjelaskan ketiga model berpikir tersebut, yaitu: 

Pendekatan pertama dalam berpikir linguistik/tekstual (epistemologi bayani) adalah 

dengan menganalisis teks sebagai model berpikir. Dalam epistemologi bayani, kebenaran 

diambil dari teks sebagai otoritas utama. Sumber utama dalam kajian Islam adalah teks 

nash (Alquran dan Sunnah Nabi Muhammad SAW./hadits), serta teks non nash yang 

merupakan karya ulama. Objek kajian umum dalam pendekatan bayani meliputi 

gramatika dan sastra (nahwu dan balaghah), hukum dan teori hukum (fiqih dan usul fiqih), 

filologi, teologi, dan dalam beberapa kasus ilmu-ilmu Alquran dan hadits. Corak berpikir 

yang digunakan dalam ilmu ini cenderung deduktif, yaitu mencari isi dari teks (analisis 

content). 

Pendekatan kedua dalam berpikir demonstratif (epistemologi burhani) adalah 

dengan mengukur kebenaran berdasarkan pengalaman dan akal manusia tanpa dasar teks 

wahyu suci, yang menghasilkan eripatik. Sumber pengetahuan dalam berpikir burhani 

adalah realitas dan empiris; alam, sosial, dan humanities. Ilmu diperoleh melalui 

penelitian, percobaan, dan eksperimen, baik di laboratorium maupun di alam nyata, baik 

dalam bidang sosial maupun alam. Corak berpikir yang digunakan adalah induktif, yaitu 

generalisasi dari hasil penelitian empiris. 

Pendekatan ketiga dalam berpikir Gnostik/Intuitif (Epistemologi ‘Irfani) adalah 

dengan bersandar pada intuisi (kasyf/ilham). 

 
13 Mahfud. 
14 Mahfud. 



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab  Vol. 6 No 1 Februari 2025 

 

62 
 

Dari ketiga epistemologi tersebut, yang menjadi kajian pokok adalah epistemologi 

bayani. Dalam epistemologi ini yang menjadi sumber kebenaran dalam kajian islam 

adalah teks, baik Alquran, hadits, maupun karya para ulama. Hal ini kemudian 

memunculkan adanya kesepakatan di kalangan para ulama bahwa sumber pokok kajian 

Islam adalah Alquran dan sunnah nabi Muhammad SAW (hadits).15 

Makna Nahwu 

Ilmu nahwu merupakan bagian dari ilmu gramatika Arab. Jika ditinjau dari segi 

bahasa, kata nahwu adalah bentuk mashdar dari kata   نحوا  -ينحو    -نحا  yang artinya ialah 

menuju, arah, sisi, seperti, ukuran, bagian, kurang lebih, dan tujuan.16 Sementara, jika 

ditinjau dari segi istilah, ada dua pendapat mengenai ilmu nahwu, yaitu pendapat pertama 

yang merujuk pada ulama Mutaqaddimin dan pendapat kedua yang merujuk pada ulama 

Muta’akhirin. 

Kelompok Mutaqaddimin (ulama terdahulu) antara lain diwakili oleh Ibnu Jiniy (w. 

302 H). Menurutnya, ilmu nahwu adalah pedoman dalam memakai bahasa Arab berupa 

perubahan i’rab, seperti tatsniah, jamak taksir, idhafah, nashab, tarkib, dan lain 

sebagainya agar orang-orang non-Arab dapat berbicara fasih dengan bahasa Arab seperti 

halnya orang Arab asli. Sementara, ahli nahwu Muta’akhirin diwakili oleh Ibnu Malik (w. 

672 H). Menurutnya, nahwu adalah ilmu yang digunakan untuk mengetahui keadaan 

akhir suatu lafadz, baik itu yang mu’rab ataupun yang mabni. Nahwu juga diartikan 

sebagai kaidah-kaidah bahasa Arab untuk mengetahui bentuk kata serta keadaan-keadaan 

kata tersebut ketika dalam keadaan mufrad atau ketika sudah murakkab.17 

Nahwu juga didefinisikan oleh ahli nahwu lainnya secara beragam atau berbeda-

beda sesuai dengan perspektif yang digunakan. Para nuhat mendefinisikan bahwa nahwu 

sebagai ilmu yang mempelajari keadaan akhir kata, baik ketika i’rab (terjadi perubahan 

bunyi akhir suatu kata) maupun bina’ (tidak terjadi perubahan, statis). Senada dengan 

definisi tersebut, nahwu adalah ilmu yang mempelajari perubahan akhir kata sesuai 

dengan ‘awamil (penyebab perubahan) yang ada. Kedua definisi tersebut cenderung 

 
15 Tati Nurhayati and Misnatun Misnatun, “Posisi Ilmu Bahasa Arab Dalam Kajian Islam (Perspektif 
Filsafat Ilmu),” Tafhim Al-’Ilmi 12, no. 1 (2023): 112–20, https://doi.org/10.37459/tafhim.v12i1.4030. 
16 Al-Sayyid Ahmad Al-Hasyimi, Al-Qawaid al-Asasiyyah li al-Lugah al-‘Arabiyyah, (Beirut: Dar al-kutub 
al-Ilmiyyah),  6. 
17 Kojin, Perkembangan Ilmu Nahwu Melalui Metode Kritik, (Tulungagung: STAIN Tulungagung Press, 
2013), 4. 



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab  Vol. 6 No 1 Februari 2025 

 

63 
 

membatasi bahasan dan penelitian nahwu pada aspek bunyi akhir kata (i’rab) dan 

ketergantungan perubahan itu pada ‘amil.18 

Secara terminologi, nahwu banyak didefinisikan oleh para ulama dan ahli bahasa 

dengan kalimat yang berbeda. Mayoritas ulama nahwu, khususnya ulama terdahulu (al-

Mutaqaddimun), ilmu nahwu diartikan sebagai kalimat bahasa Arab yang mengkaji i’rab 

dan bina. Sementara, ulama-ulama kontemporer (al-muta’akhkhirun), mereka tidak 

membatasi bahwa ilmu nahwu sekadar membahas tentang awakhir al-kalam, akan tetapi 

mengulas juga tentang penyusunan kalimat (ta’lif al-jumlah), dan pemilihan kata yang 

tepat (dilalah ‘ala al-ma’na almurad). 

Berangkat dari hal tersebut, mereka (almuta’akhkhirun) mendefinisikan nahwu 

dengan “al-lafdz al-maudu’ bi’tibar haiah al-tarkibiyyah wa ta’diyatiha lima’aniha al-

ashliyyah“ (lafaz atau teori yang dibuat untuk mengungkapkan keadaan susunan sebuah 

kalimat yang dapat menunjukkan makna asli) yang bertujuan untuk menjaga dari 

kesalahan dalam penulisan, serta untuk memahami dan memahamkannya kepada orang 

lain.19 

 

METODE PENELITIAN 

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan deskriptif kualitatif 

dengan menggunakan metode studi literatur, termasuk daam jenis penelitian pustaka 

(library reseach). Dalam metode ini, peneliti mencari dan mempelajari berbagai literatur 

yang relevan dengan masalah yang sedang diteliti. Sumber literatur yang digunakan tidak 

hanya terbatas pada buku, tetapi juga mencakup bahan dokumentasi lain seperti majalah, 

jurnal, dan surat kabar. Tujuan dari penelitian ini adalah untuk menemukan berbagai teori, 

prinsip, dan gagasan yang dapat digunakan untuk mencari, menemukan dan mengkaji 

teori yang relevan dengan masalah yang sedang diteliti mengenai epistemologi ilmu 

nahwu.20  

 
18  Abdul Wahab Muhbib, Pemikiran Linguistik Tammam Hassan dalam Pembelajaran Bahasa Arab, 
(Jakarta : UIN Jakarta Press, 2009), 117. 
19 Holilulloh, Epistemologi Ilmu Nahwu. 
20 Purnomo, “STUDI KEPUSTAKAAN.Pdf,” Pustakawan Utama UGM, 2015. 



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab  Vol. 6 No 1 Februari 2025 

 

64 
 

Adapun menurut Zed Mestika penelitian pustaka atau riset pustaka ialah 

serangkaian kegiatan yang berkenaan dengan metode pengumpulan data pustaka, 

membaca dan mencatat serta mengolah bahan koleksi perpustakaan saja tanpa 

memerlukan riset lapangan.21 Menurut Abdul Rahman Sholeh, penelitian kepustakaan 

(library research) ialah penelitian yang menggunakan cara untuk mendapatkan data 

informasi dengan menempatkan fasilitas yang ada di perpus, seperti buku, majalah, 

dokumen, catatan kisah-kisah sejarah.22 

 

PEMBAHASAN 

Sejarah Lahirnya Ilmu Nahwu 

Sejarah munculnya ilmu nahwu tidak lepas dari suatu masalah al-lahn yang 

dilakukan sebagian orang pada zaman dahulu. Pada masa Sadr al-Islam, yakni masa Nabi 

Muhammad SAW sudah mulai ada gejala lahn (kesalahan dalam membaca harakat) 

namun masih relatif kecil sehingga tidak memerlukan penanganan yang serius. Riwayat 

tentang kesalahan dalam berbahasa pada masa Rasul antara lain; ada sekelompok orang 

yang datang kepada baginda Nabi Muhammad SAW, salah seorang di antara mereka 

berdiri dan menyatakan maksud kedatangannya. Namun, dalam menyampaikan 

kalimatnya terdapat kesalahan, seraya Rasul menegur dengan menyatakan kepada teman-

temannya: 

  قد ضلّ  ارشدوا اخالكم فانه 

(Betulkan saudaramu itu, sesungguhnya ia benar-benar telah keliru).23 

Problematika al-lahn pada masa Rasulullah SAW dan masa setelahnya itu belum 

ditemukan jalan keluarnya, hanya koreksi langsung dari para ahli. Namun, pada masa 

kepemimpinan Ali bin Abi Thalib, kasus al-lahn ini mendapat perhatian khusus, yang 

pada akhirnya muncul gagasan untuk disusunnya ilmu tentang gramatika bahasa Arab 

sebagai bentuk upaya menghindari dari kesalahan-kesalahan. yang dimana abu aswad ad-

dhuali membantu beliau. 

 
21 Zed Mestika, Metode Penelitian Kepustakaan, (Jakarta : Yayasan Bogor Indonesia, 2004), 3. 
22  Abdul Rahman Sholeh, Pendidikan Agama dan Pengembangan untuk Bangsa, (Jakarta: PT. Raja 
Grafindo Persada, 2005), 63. 
23 Muhammad Abu al-Fadhal Ibrahim, Maratibu Al-Nahwi, (Beirut: Dar al-Fikr al-‘Arabi, 1974), 23. 



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab  Vol. 6 No 1 Februari 2025 

 

65 
 

Dengan metode rasional dan metode intuitif, Abu Aswad al-Dhuali mengadakan 

analisa terhadap berbagai bentuk susunan bahasa Arab serta kesalahan yang sering 

ditemukan. Ia memerhatikan setiap pembicaraan orang-orang Arab yang terkenal fasih, 

kemudian ia simpulkan hukumnya. Dari pengetahuannya tersebut, ia dapat membedakan 

antara kalimat yang benar dan salah. Seperti fi’il al-ta’ajjub harus bisa dibaca nashab, 

karena kalau kalimatnya tidak dibaca nashab, kalimatnya akan menjadi kalimat tanya, 

sebagaimana dalam kisah putri Abu Aswad ketika sedang melihat langit yang penuh 

bintang, ia berkata kepada ayahnya: ما أجمل السماء . Kata al-sama’ oleh putrinya dibaca 

rafa’, padahal seharusnya dibaca nashab sehingga maksud kalimat tersebut berbeda 

alasannya: “Alangkah indahnya langit itu” menjadi “Apakah yang kelihatan indah di 

langit itu?” Oleh karenanya, tidak aneh apabila sang ayah menjawab dengan نجومها 

(bintang-bintangnya).24  

Dikisahkan pula dari abu aswad al dualy ketika ia mendengar seorang qori 

membaca surat At-Taubah ayat 3 dengan ucapan, 

 من المشركين و ر سولِه  إن الله برىء 

Dengan mengkasrahkan huruf lam yang seharusnya dhammah menjadikan artinya 

“..sesungguhnya Allah berlepas diri dari orang-orang musyrik dan rasulnya..” seharusnya 

kalimat ersebut adalah, 

 ه إن الله برىء من المشركين و ر سولُ 

“Sesungguhnya Allah dan Rasul-Nya berlepas diri dari orang-orang musyrikin.” 

Setelah mendengar ucapan tersebut, Abu Aswad Al Dualy merasa cemas, khawatir 

bahwa keelokan bahasa Arab akan terganggu, meskipun hal ini terjadi pada awal masa 

kekuasaan Islam. Namun, Khalifah Ali Bin Abi Tholib menyadari hal ini, dan ia 

mengambil langkah untuk memperbaiki situasi dengan mengenalkan pembagian kata-

kata, konsep inna dan sejenisnya, penggunaan idhofah (penyandaran), kalimat ta’ajub 

 
24 Abdul al-Salim Mukrim, Al-Halaqah al-Mafqudah fi Tarikh al-Nahwi al-‘Arabi, (Kuwait: Muassasah al-
wahdah, 1997), 28. 



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab  Vol. 6 No 1 Februari 2025 

 

66 
 

(pengaguman), kata-kata tanya, dan lain sebagainya. Ali Bin Abi Tholib kemudian 

berbicara kepada Abu Aswad Al Dualy dengan penuh perhatian : 

   انح هذا النحو

“ ikutilah jalan ini” 

Dari kalimat inilah, ilmu kaidah bahasa Arab disebut dengan ilmu nahwu.25 

Keunggulan Abu Aswad yang lainnya terlihat saat ia berhasil menyelesaikan 

penandaan i’rab pada setiap ayat al-Qur’an yang pada saat itu menjadi permasalahan 

besar bagi umat Muslim. Perbedaan dalam cara membaca hampir menyebabkan 

perpecahan di kalangan umat Islam. Suatu hari, gubernur Syam, Ziyad ibnu Abihi, 

mengirim tiga puluh pakar tulis untuk membantu Abu Aswad dalam menandai i’rab al-

Qur’an. Namun, hanya satu orang yang dipilih oleh Abu Aswad, yaitu seorang pakar tulis 

dari Bani Qais. Abu Aswad memberikan instruksi kepadanya, "Ambil mushaf itu. 

Perhatikan mulutku! Jika saya membuka kedua bibir saat mengucapkan huruf, berikan 

satu titik di atas huruf tersebut. Jika saya membaca kasrah, berikan satu titik di bawahnya. 

Jika saya membaca dhammah, berikan satu titik di atas huruf tersebut, dan jika saya 

membaca ghunnah (tanwin), berikan dua titik di tempatnya.” Setelah selesai, Abu Aswad 

mengulangi proses membacanya di hadapan pakar tulisnya dengan menandai titik-titik 

tersebut dengan tinta berbeda. Langkah Abu Aswad kemudian diikuti oleh para muridnya, 

seperti Nashr bin ‘Ashim al-Laitsi (w.89 H), ‘Anbasah bin Ma’dan, dan Al-Fil al-Mahri, 

Abdurrahman bin Hurmoz (w.117 H), Maimun al-Aqran, dan Yahya bin Ya’mur al-

Adwani (w.129 H). Pada masa ini, belum ada metode qiyas, dan studi nahwu masih 

bergantung pada sima’ wa riwayah. Mereka berusaha mengumpulkan data sebanyak 

mungkin tentang berbagai kata Arab dari berbagai suku pedalaman yang fasih dalam 

berbahasa Arab.26 

Pada periode berikutnya, kajian tentang ilmu nahwu mulai dibukukan. Para 

tokohnya antara lain ialah Ibnu Abi Ishaq (w. 117 H), Isa bin Umar al-Tsaqafi (w. 149 

H), dan Abu Umar bin al-‘Ala (w. 150 H). Pada periode tersebut, telah berhasil dibukukan 

kitab nahwu yang pertama, yaitu kitab al-Jami’ dan al-Ikmal. 

 
25 Arif Rahman Hakim, “Jurnal Al-Maqoyis, Vol. 1 No. 1, Jan-Juli 2013 Mempermudah Pembelajaran Ilmu 
Nahwu Pada Abad 20 Oleh: Arif Rahman Hakim,” Jurnal Al-Maqoyis 1, no. 1 (2013): 1–15. 
26 Holilulloh, Epistemologi Ilmu Nahwu. 



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab  Vol. 6 No 1 Februari 2025 

 

67 
 

Mulai masa Al-Khalil ini kajian nahwu semakin meluas dan berkembang karena 

munculnya metode qiyas dan juga mulai ada sebuah jadal (dialog) dan munazharah 

(seminar/diskusi). Jadal dan munazharah bukan hanya terjadi pada perkumpulan 

(halaqah) yang ada di masjid Bashrah, melainkan semakin marak hingga ke istana 

kerajaan.27 

Para Khalifah Abbasiyah pada umumnya sangat antusias dengan adanya Jadal dan 

munazharah, bahkan sang Khalifah memperbolehkan untuk berpikir bebas walaupun 

bertentangan dengan ajaran Agama, sebagaimana adanya cerita yang diriwayatkan oleh 

Al-Taghlabi dari Aktsam: “Khalifah al-Makmun menyuruh aku untuk mengumpulkan 

para ahli nahwu dan ilmuwan lainnya yang terkenal. Aku membawa mereka ke hadapan 

ulama yang bernama Al-Makmun. Kemudian, Al-Makmun bertanya kepada mereka 

dengan beberapa pertanyaan. Sering kali mereka dipancing dengan logika, khususnya 

kepada para filsuf. Ia sering berkata kepada mereka, “Janganlah kalian berdalil dengan 

al-Qur’an atau Injil supaya menarik perhatianku.”28 

Jadal dan Munazharah dalam ilmu nahwu banyak sekali ditemukan, seperti Al-

Kisai dan Imam Sibawaih. Antara Al-Kisa’i (w.189 H), dengan Al-Ashma’i, Al-Kisa’i 

dengan Al-Yazidi (w. 202 H), Al-Mazini (w. 249 H) dengan pakar nahwu Kufah, Al-

Mazini dengan Ibnu Sikkit, Al-Mubarrid (w. 285 H) dengan Tsa’lab, dan lain 

sebagainya.29 

Perkembangan ilmu nahwu mencapai puncaknya pada masa Sibawaihi dan Al-

Kisa’i hingga para ulama mengkaji secara luas dan mendalam mengenai segala kaidah 

bahasa Arab. Mereka kemudian saling mengemukakan berbagai teori dan pendapat yang 

berbeda akan suatu pembahasan nahwu hingga membentuk aliran-aliran tersendiri, yaitu 

aliran Bashrah, aliran Kuffah, serta aliran Baghdad.30 

Prinsip-prinsip Metodologis Ilmu Nahwu 

Sebagai shina’ah (profesi keilmuan), nahwu dianggap sebagai ilmu yang akurat dan 

benar karena memenuhi empat kriteria keilmuan, yaitu: objektivitas (al-maudhu’iyyah), 

komprehensifitas (al-syumul), konsistensi (al-tamassuk), dan ekonomis (al-iqtishad). 

Ilmu nahwu dikembangkan berdasarkan prinsip-prinsip metodologis yang khas dan unik. 

 
27 Holilulloh, Epistemologi Ilmu Nahwu, 23-27. 
28 Mushtafa al-Siba’i, Min Rawa’i Hadarat al-Ittihat al-Islamiyyah (Beirut: Dar al-Fikr, 1975), hlm. 232. 
29 Holilulloh, Epistemologi Ilmu Nahwu. 
30 Hakim, “Jurnal Al-Maqoyis, Vol. 1 No. 1, Jan-Juli 2013 Mempermudah Pembelajaran Ilmu Nahwu Pada 
Abad 20 Oleh: Arif Rahman Hakim.” 



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab  Vol. 6 No 1 Februari 2025 

 

68 
 

Al-fithrah haqiqi mengatakan dalam bukunya, setidaknya ada 4 prinsip-prinsip dalam 

nahwu, yaitu: 

1. Al-Sima’ 

Dalam ilmu nahwu salah satu unsur terpenting dan utama yang menjadi 

pilar bagi tata bangun ilmu nahwu adalah Al-Sima’ yang secara harfiah berarti 

“mendengar atau mendengarkan”. Tetapi kata tersebut memiliki pengertian 

yang lebih luas dari sekedar arti di atas. Al-Sima’ dalam konteks nahwu berarti 

prosedur penelitian suatu peristiwa bahasa yang dilakukan oleh para ahli 

dengan cara mencari informasi dari sumber aslinya untuk memastikan 

keotentikan suatu kasus kebahasaan yang sedang mereka hadapi, baru 

kemudian dijadikan landasan teoritis.  

Prinsip Al-Sima’ ini lebih erat kaitannya dengan masalah budaya daripada 

sebuah sistem ilmu pengetahuan. budaya yang dimaksud di sini adalah dalam 

tradisis Arab klasik terdapat kelompok tertentu yang diyakini memiliki otoritas 

dalam persoalan bahasa, kelompok pemegang otoritas tersebut adalah 

masyarakat Arab yang tinggal di daerah pedalaman yang sering disebut dengan 

“ahl Al-Badwi”. 

Selain itu, para ulama Arab seperti al-Khalīl ibn Ahmad al-Farāhidī dalam 

mengumpulkan bahan-bahan baku –data- kebahasaan menggunakan apa yang 

dewasa ini disebut dengan pendekatan kualitatif dengan melakukan observasi 

langsung dan grounded research (tinggal bersama dengan komunitas Badui dan 

masyarakat Arab lainnya). Data yang sudah terkumpul diverifikasi, lalu 

diklasifikasi, kemudian disimpulkan dan dikaidahkan (ta’qīd) dengan 

menggunakan metode istiqra`ī atau induktif (sebagaimana diketahui bahwa 

penalaran induktif terkait dengan empirisme). Tradisi penelitian ini sudah 

berkembang sejak akhir abad pertama hijriyah, dan tidak hanya dilakukan oleh 

para linguis Arab atau ahli bahasa Arab saja, tetapi juga oleh fuqahā` seperti 

Imam Syafi’i dan lain-lainnya.31 

2. Al-Qiyas 

 
31  M Thoriqussuâ, “Al-Samä€ Â€TM: Kajian Epistemologi Ilmu Nahw,” Jurnal Pusaka, 2015, 
https://ejournal.alqolam.ac.id/index.php/jurnal_pusaka/article/view/33. 



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab  Vol. 6 No 1 Februari 2025 

 

69 
 

Prinsip ini muncul dan digunakan dalam merumuskan kaidah kebahasaan 

seiring dengan dimulainya perumusan dasar-dasar ilmu nahwu. Pada masa 

awal kemunculan nahwu, Al-Qiyas memiliki pengertian yang sangat sederhana, 

yakni Menggunakan bahasa yang dianggap lancar sebagai standar atau 

perbandingan dan contoh dalam menciptakan suatu kalimat tertentu. Dengan 

demikian, Al-Qiyas merupakan proses membentuk susunan kata dengan 

menggunakan susunan kata yang sudah ada sebelumnya, baik dari segi struktur 

kalimat maupun dari segi tata bahasa (I’rob). 

3. Al-‘Amil 

'Amil merupakan faktor-faktor yang menyebabkan atau memengaruhi hal 

lain dari segi I’rabnya. Selanjutnya, timbul persoalan-persoalan nahwu yang 

bersifat spekulatif dan rasional. Sebagai contoh, ketika pada awal 

perkembangan ilmu nahwu telah dijelaskan teori "Al-Fa’il atau Al-Mubtada’", 

keduanya berperan sebagai subyek, dan beri’rab rafa’ sebagai penanda 

statusnya, maka al-khalil mengajukan pertanyaan; siapakah yang membuat 

mubtada’ atau fa’il tersebut dianggap rafa’? Sehingga ia merumuskan teori 

baru yang disebut "Amil". 

4. Ijma’  

Prinsip ini ditambahkan oleh as-Suyuti yaitu Ijma’, yakni dalam ilmu 

nahwu merujuk pada kesepakatan dikalangan bangsa arab dapat dijadikan 

hujjah (dalil) dalam penetapan kaidah, yang kemudian berkembang dan 

berkiblat pada kesepakatan ulama Bashrah dan Kufah. Sebagai contoh, 

kesepakatan ulama nahwu Bashrah dan Kufah dalam hal khabar mubtada’ 

yang mengandung sifat, menunjukkan bahwa khabar tersebut memuat dhamir 

yang merujuk pada mubtada’. Meskipun sifat pada kedua kalimat tersebut 

berperan sebagai khabar Al-Mubtada’, namun secara ijma’ keduanya 

mengandung dhamir yang kembali pada mubtada'.32 

Epistemologi Ilmu Nahwu 

Dalam masa awal datangnya islam, ilmu nahwu ini menjadi sangat dibutuhkan bagi 

kalangan umat islam untuk menjaga atau melindungi umat islam dari kesalahan membaca 

dan memahami al-Qur’an. Ditinjau dari segi lahirnya, perlu diketahui bahwa ilmu nahwu 

 
32 Rosada, “Filsafat Bahasa Arab.”. 



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab  Vol. 6 No 1 Februari 2025 

 

70 
 

diciptakan karena dua sebab, yaitu menjaga keselamatan Al-Quran dari tahrif. Sebab 

kedua, yakni memelihara bahasa Arab dari kerusakan, disebabkan adanya pergaulan 

antara orang Arab dan non Arab. Namun ketika menghadapi berbagai permasalahan 

Bahasa dan pengaplikasiannya, ilmu nahwu ini membutuhkan prinsip-prinsip yang 

menjadi landasannya. 

Ilmu nahwu ini dikembangkan melalui prinsip al-sama’, kemudian dilakukan 

istriqro’ atau induksi terhadap perkataan Bahasa arab. Dalam proses tersebut sangat 

selektif dan didasarkan pada metode tertentu dengan al-intiqa’(selection) historis, sosial, 

dan geografis tertentu. Para ulama nahwu merumuskan ilmu nahwu melalui proses ihtijaj 

(pengambilan dan penetapan hujjah) dan istidlal (penetapan dalil) berdasarkan bukti-

bukti yang meyakinkan sehingga darinya dapat diperoleh abstraksi berupa kaidah nahwu 

yang berlaku umum.33 

Untuk mengklarifikasi cakupan studi ilmu nahwu ini, perlu kita perhatikan elemen-

elemen yang membentuk ilmu nahwu, di antaranya adalah i’rab. Perubahan suara pada 

akhir setiap kata dalam susunan kalimat hanyalah salah satu fenomena yang menjadi 

perhatian dalam ilmu nahwu karena ilmu nahwu merupakan bagian integral dari tata 

bahasa Arab. Selain i’rab, masih banyak isu dalam nahwu yang belum mendapat 

perhatian yang cukup, seperti hubungan antar kata, makna nahwu, konsep kata (tenses), 

dan sebagainya. Ketika dibatasi pada masalah posisi atau fungsi kata (mawaqi’ al-i’rab) 

dalam kalimat, ruang lingkup studi nahwu hanya terbatas pada perubahan suara akhir kata. 

Namun, tidak semua kata mengalami perubahan suara akhir karena ada kata yang tetap. 

Oleh karena itu, banyak masalah yang sebenarnya terkait dengan nahwu, seperti isbat 

(afirmasi), nafy (pengingkaran), taukid (penguatan, pemastian), rutbah (urutan kata 

dalam kalimat), seperti: taqdim (penempatan urutan atau posisi kata didahulukan dari 

yang semestinya), ta’khir (penempatan urutan atau posisi kata di bagian akhir dari yang 

semestinya), jumlah taqririyyah (kalimat informatif), jumlah istifhamiyyah (kalimat 

tanya), jumlah syarthiyyah (kalimat kondisional) dan sebagainya tidak dijelaskan melalui 

konsep nahwu tersebut. Selain itu, studi nahwu cenderung terfokus pada aspek eksternal 

(mabna, lafdzi) bentuk semata, tanpa menyentuh aspek substansial yang berkaitan dengan 

kategori dan hubungan antar kata dalam sebuah susunan kalimat.34 

 
33 Thoriqussuâ, “Al-Sama': Kajian Epistemologi Ilmu Nahw.” 
34  Muhbib Abdul Wahab, Pemikiran Linguistik Tammam Hassan dalam Pembelajaran Bahasa Arab, 
(Jakarta: UIN Jakarta Press, 2009), 117. 



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab  Vol. 6 No 1 Februari 2025 

 

71 
 

Menurut para ulama nahwu, ilmu ini merupakan susunan dari gabungan berbagai 

disiplin ilmu, yakni para linguis Arab mendasarkan konseptualisme ilmu-ilmu gramatika 

Arab pada sumber-sumber yang dijadikan untuk pembuktian atau verifikasi asumsi dasar 

dalam penelitian nahwu:35 

1. Al-Qur'an adalah wahyu yang diterima oleh Nabi Muhammad SAW, sebagai 

kitab suci umat Islam yang memuat kata-kata Allah SWT dalam bahasa Arab.36  

2. Al-Qira’ah al-Qur’aniyyah, yaitu bacaan berbahasa Arab yang isi 

pembahasannya masih dari al-Qur’an dan menjadi bagian dari pembentuk ilmu 

nahwu. 

3. Al-Hadits, yaitu sesuatu (qoul/fi’l/taqriri) yang disandarkan kepada Nabi 

Muhammad SAW kemudian didokumentasi oleh para ulama hadits dalam kitab-

kitab mereka.37 

4. Al-syi’ir (puisi), yaitu berupa syi’ir ataupun karya sastra Arab. 

5. Al-syawahid al-Nasariyyah (bukti-bukti prosa) 38 , yaitu berupa prosa dalam 

karya sastra. 

Tujuan mempelajari ilmu nahwu adalah untuk menerangkan perubahan bunyi akhir 

pada setiap kata dan kedudukan kata (mawaqi’ al-i’rab) sehingga ilmu nahwu terkadang 

identik dengan ‘ilm al-i’rab yang mampu memudahkan kita dalam memahami bacaan al-

Qur’an.39 

Tujuan lain dari lahirnya ilmu nahwu ialah untuk berperan dalam mempertahankan 

eksistensi perkembangan bahasa Arab. Sebab, ilmu nahwu ini lahir pada masa 

kepemimpinan Ali bin Abi Thalib yang ditandai dengan banyak ditemukannya kesalahan 

orang-orang ‘Ajami (masyarakat non-Arab) dalam mengucapkan bahasa Arab.40 

Selain beberapa tujuan yang dimiliki oleh kajian ilmu nahwu, berikut ini manfaat 

yang dapat diambil dari kajian ilmu nahwu, di antaranya:41 

 
35 Holilulloh, Epistemologi Ilmu Nahwu. 
36  Teungku M. Hasbi as-Shiddieqy, Sejarah dan Pengantar: Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, (Semarang: 
Pustaka Rizki Putra, 2002), 7. 
37 Muhammad Zuhri, Tela’ah Matan Hadits: Sebuah Tawaran Metodologis (Yogyakarta: Lesfi, 2003), hlm. 
25 
38 Ahmad Mukhtar ‘Umar, Al-Bahts al-Lugawi ‘inda al-‘Arab Ma’a Qadiyyah al-Ta’sir wa al-Ta’atstsur 
(Kairo: Maktabah al-Garib, 1993), 89. 
39 Mahmud Yunus, Metode Khusus Bahasa Arab: Bahasa al-Qur’an, (Jakarta: Hidakarya Agung,1983), 21. 
40 Yeni Ramdiani, “Kajian Historis; Perkembangan Ilmu Nahwu Mazhab Basrah,” El-Hikam Volume VIII 
Nomor 2 Juli - Desember 8, no. Kajian Bahasa Arab (2015): 271–94. 
41 Holilulloh, Epistemologi Ilmu Nahwu. 



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab  Vol. 6 No 1 Februari 2025 

 

72 
 

1. Supaya mampu berbicara bahasa Arab. 

2. Supaya mampu membaca kitab gundul atau agar masyarakat lebih mengenali 

kajian yang berhubungan dengan kitab kuning.42 

3. Supaya dapat mengoreksi kesalahan orang lain dalam membaca dan berbicara 

bahasa Arab.  

4. Supaya dapat lebih mudah memahami syariat Islam yang terkandung di dalam 

al-Qur’an dan al-Hadits. 

Kesesuaian Nahwu dianggap tepat jika dapat memberikan solusi bagi permasalahan 

kebahasaan dalam konteks pendidikan. Permasalahan bahasa Arab meliputi fakta bahwa 

sebagian besar masyarakat Arab belum mampu berkomunikasi dengan bahasa Arab 

standar. Masyarakat lebih cenderung menggunakan bahasa sehari-hari, yang menjadi 

bahasa utama bagi mereka. Situasi ini semakin rumit dengan metode pengajaran Nahwu 

yang terkadang terlalu rumit dan penuh dengan argumen. Beberapa konsep filosofis 

bahasa Arab, seperti tingkatan illah, seringkali disertakan dalam pembelajaran Nahwu. 

Oleh karena itu, keberhasilan Nahwu dapat diukur dari kemampuannya dalam 

menyelesaikan masalah kebahasaan sehari-hari dalam konteks pendidikan, terutama 

dalam berkomunikasi dengan bahasa Arab standar. Keabsahan Nahwu dianggap benar 

jika sesuai dengan pandangan ulama dari berbagai mazhab, seperti Basrah, Kufah, 

Baghdad, dan Andalusia. 

 

KESIMPULAN 

Dalam studi ini, peneliti menyampaikan bahwa ilmu nahwu dianggap tepat jika 

memberikan solusi dalam permasalahan linguistic dan dianggap benar ketika sesuai 

dengan pandangan ulama dari berbagai madzhab terutama bashrah, kufah, Baghdad dan 

sebagainya. Ditinjau dari segi lahirnya, bahwa ilmu nahwu diciptakan karena dua sebab, 

yaitu menjaga keselamatan Al-Quran dari tahrif. Sebab kedua, yakni memelihara bahasa 

Arab dari kerusakan, disebabkan adanya pergaulan antara orang Arab dan non Arab. Dan 

nahwu diartikan sebagai kaidah-kaidah bahasa Arab untuk mengetahui bentuk kata serta 

keadaan-keadaan kata tersebut ketika dalam keadaan mufrad atau ketika sudah murakkab. 

 
42 Saidun Fiddaroini, Fungsi, Guna, dan Penyalahgunaan Ilmu Sharaf, Jurnal Madaniya: Jurusan Bahasa 
dan Sastra Arab Fakultas Adab IAIN Sunan Ampel Surabaya, Vol. XI, Nomor 1, 2012. 



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab  Vol. 6 No 1 Februari 2025 

 

73 
 

Ilmu nahwu tidak hanya sebatas kajian teoretis, tetapi juga menjadi alat yang 

mendukung berbagai aktivitas, seperti penerjemahan teks Arab ke bahasa lain, penafsiran 

Al-Qur'an dan Hadis, serta pengajaran bahasa Arab secara efektif. Dengan pemahaman 

nahwu yang baik, pengguna bahasa Arab dapat menyusun kalimat yang benar secara 

gramatikal, sehingga pesan yang disampaikan menjadi lebih jelas dan akurat. Hal ini 

menunjukkan bahwa ilmu nahwu memiliki peran strategis dalam menjaga keutuhan 

makna dan memperkuat komunikasi dalam konteks bahasa Arab. 

DAFTAR PUSTAKA 

Aziz, Arif Malik, Firdaus Atmajaya, Arizal Winanda Yusuf, and Acep Hermawan. 
“Pembelajaran Bahasa Arab Berbasis Higher Order Thinking Skills (Hots) Dalam 
Membentuk Pembelajar Yang Kompeten.” Al-Fakkaar 5, no. 1 (2024): 60–78. 
https://e-jurnal.unisda.ac.id/index.php/ALF/article/view/5770. 

Pabbajah, M. Taufiq Hidayat, Kaharuddin Ramli, and St. Fauziah. “Kajian 
Dialektologis Terhadap Variasi Lahjah Arabiyah: Menyingkap Keragaman 
Linguistik Dan Budaya.” Al-Fakkaar 5, no. 2 (2024): 56–70. 
https://doi.org/10.52166/alf.v5i2.6959. 

Fiddaroini, Saidun. “Fungsi, Guna Dan Penyalahgunaan Ilmu Nahwu - Sharaf.” 
MADANIYA, Jurnal Bahasa Dan Sastra Arab Fakultas Adab IAIN Sunan Ampel 
Surabaya XI, no. 01 (2012): 1–15. 
http://jurnalfahum.uinsby.ac.id/index.php/almadaniyah/article/view/77. 

Hakim, Arif Rahman. “Jurnal Al-Maqoyis, Vol. 1 No. 1, Jan-Juli 2013 Mempermudah 
Pembelajaran Ilmu Nahwu Pada Abad 20 Oleh: Arif Rahman Hakim.” Jurnal Al-
Maqoyis 1, no. 1 (2013): 1–15. 

Holilulloh, A. Epistemologi Ilmu Nahwu. Yogyakarta: Trussmedia Grafika, 2018. 

Luthfi, Khabibi Muhammad. “Epistemologi Nahw Ta’Lîmî Dalam Persepektif Linguis 
Arab Kontemporer.” Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Dan Kebahasaaraban 5, no. 
2 (2018): 233–54. 

Mahfud, Mahfud. “Mengenal Ontologi, Epistemologi, Aksiologi Dalam Pendidikan 
Islam.” CENDEKIA : Jurnal Studi Keislaman 4, no. 1 (2018). 
https://doi.org/10.37348/cendekia.v4i1.58. 

Masykur, Muhammad Zakki, Ahmad Khoirur Roziqi, and A Riza Husain. “Media 
Pembelajaran ‘ Film ’ Berbasis ICT Dalam Pembelajaran Istima ’ Dan Kitabah 
Kelas VII Mts Hidayatul Ummah Balongpanggang,” 2024, 35–50. 

Mestika, Zed. 2004. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta : Yayasan Bogor 
Indonesia 

Muhbib, Abdul Wahab. 2009. Pemikiran Linguistik Tammam Hassan dalam 
Pembelajaran Bahasa Arab. Jakarta : UIN Jakarta Press 

Nurhayati, Tati, and Misnatun Misnatun. “Posisi Ilmu Bahasa Arab Dalam Kajian Islam 



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab  Vol. 6 No 1 Februari 2025 

 

74 
 

(Perspektif Filsafat Ilmu).” Tafhim Al-’Ilmi 12, no. 1 (2023): 112–20. 
https://doi.org/10.37459/tafhim.v12i1.4030. 

Poedjawijatna. 2002. Pembimbing ke Arah Alam Filsafat. Jakarta: Rineka Cipta. 

Purwaningsih, A., Habibah, S., & Sa’adah, H. I. (2022). Pengaruh Media Gambar 
Dalam Pembelajaran Bahasa Arab Untuk Meningkatkan Hafalan Mufrodat Siswa 
Kelas III MI Islamiyah Tlogohaji Sumberrejo Bojonegoro. al Akhbār: Jurnal 
Pendidikan Bahasa Arab, 2(2), 85-94. 

Purnomo. “STUDI KEPUSTAKAAN.Pdf.” Pustakawan Utama UGM, 2015. 

Ramdiani, Yeni. “Kajian Historis; Perkembangan Ilmu Nahwu Mazhab Basrah.” El-
Hikam Volume VIII Nomor 2 Juli - Desember 8, no. Kajian Bahasa Arab (2015): 
271–94. 

Rizki, M. R ). فعالية استخدام وسيلة التعليم بطاقة السحر لترقية فهم القواعد في الفصل العاشر ٢٠٢٣. (
Al-Fakkaar  بمدرسة العالية دار العلوم كوريك ساري وارو سيدوأرجو. ,  ١٠٨-٨٧), ١(٤ .  

Rosada, Bintang. “Filsafat Bahasa Arab,” 2008, 103. 
https://www.academia.edu/7430788/Filsafat_Bahasa_Arab. 

Sa’adah, H. I., Ghazi, M., & Azizah, K. (2021). ANALISIS KONSTRASTIF “AL–
QASHR” BALAGHAH DALAM BAHASA ARAB DAN BAHASA 
INDONESIA. Al-Fakkaar, 2(2), 82-99. 

Sholeh, Abdul Rahman. 2005. Pendidikan Agama dan Pengembangan untuk Bangsa. 
Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada. 

Thoriqussuâ, M. “Al-Samä€ Â€TM: Kajian Epistemologi Ilmu Nahw.” Jurnal Pusaka, 
2015. https://ejournal.alqolam.ac.id/index.php/jurnal_pusaka/article/view/33. 

Al-Hasyimi, Al-Sayyid Ahmad. Al-Qawaid al-Asasiyyah li al-Lugah al-‘Arabiyyah. 
Beirut: Dar al-kutub al-Ilmiyyah 

Kojin. 2013. Perkembangan Ilmu Nahwu Melalui Metode Kritik. Tulungagung: STAIN 
Tulungagung Press. 

Ibrahim, Muhammad Abu al-Fadhal. 1974. Maratibu Al-Nahwi. Beirut: Dar al-Fikr al-
‘Arabi  

Mukrim, Abdul al-Salim. 1997. Al-Halaqah al-Mafqudah fi Tarikh al-Nahwi al-‘Arabi. 
Kuwait: Muassasah al-wahdah. 

al-Siba’i, Mushtafa. 1975. Min Rawa’i Hadarat al-Ittihat al-Islamiyyah. Beirut: Dar al-
Fikr. 

Muhbib, Abdul Wahab. 2009. Pemikiran Linguistik Tammam Hassan dalam 
Pembelajaran Bahasa Arab. Jakarta: UIN Jakarta Press. 

M. Hasbi as-Shiddieqy, Teungku. 2002. Sejarah dan Pengantar: Ilmu al-Qur’an dan 
Tafsir. Semarang: Pustaka Rizki Putra. 

Zuhri, Muhammad. 2003. Tela’ah Matan Hadits: Sebuah Tawaran Metodologis. 
Yogyakarta: Lesfi. 



Al-Fakkaar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab  Vol. 6 No 1 Februari 2025 

 

75 
 

‘Umar, Ahmad Mukhtar1993. Al-Bahts al-Lugawi ‘inda al-‘Arab Ma’a Qadiyyah al-
Ta’sir wa al-Ta’atstsur. Kairo: Maktabah al-Garib 

Yunus, Mahmud. 1983. Metode Khusus Bahasa Arab: Bahasa al-Qur’an. Jakarta: 
Hidakarya Agung. 

 


