AJER

Advanced Journal of Education and Religion ( | [ r\’_/]j

Vol. 3 No. 1 Januari 2026 g
N

Konseptualisasi Pendidikan Islam Multikulturalisme

Mohammad Faruq!, Yutamara Innafatunniyah?
12Universitas Islam Darul ‘Ulum Lamongan

*Corresponding author: yutamara.2022@mhs.unisda.ac.id

ARTICLE INFO ABSTRACT

Article history Islamic education based on multiculturalism is an approach
Received 16-12-25

. that emphasizes the integration of Islamic values with the
Revised 14-01-26 . . . i
Accepted 20-01-26 principles of tolerance, inclusiveness, and appreciation for

social diversity. This research aims to analyze the strategies,
Keywords challenges, and implementation of multicultural Islamic
Islamic Education, education in shaping students' characters to be tolerant,

Multiculturalism,
Tolerant Character,
Inclusive, Civilized

inclusive, and civilized. The research method employed is
descriptive qualitative with a literature study approach and
observation of national journal literature from 2022-2023.
The research results indicate that teachers and schools
implement various strategies, including curriculum
integration, collaborative learning methods, social projects,
critical reflection, and strengthening teacher competence, to
instill multicultural values. The obstacles encountered
include limited teacher understanding, curriculum
constraints, resource limitations, social resistance, and
student readiness. Nonetheless, the implementation of
multicultural Islamic education has proven effective in
developing students who respect differences, are capable of
interacting harmoniously, and possess a civilized religious
character. These findings underscore the importance of
synergy between teachers, schools, students, and the
community in supporting the success of multicultural
Islamic education.

Pendahuluan

Pendidikan Islam merupakan pondasi utama dalam membentuk karakter,
pemikiran, dan perilaku individu yang berlandaskan nilai-nilai keislaman.
Pendidikan tidak hanya berfungsi sebagai sarana transfer ilmu pengetahuan, tetapi
juga sebagai media pembentukan moral, etika, dan spiritual yang menjadi landasan
hidup manusia. Konsep pendidikan Islam menekankan keseimbangan antara ilmu
dunia dan akhirat, sehingga peserta didik diharapkan mampu menjadi individu
yang berilmu, berakhlak mulia, dan berperan aktif dalam kehidupan sosial. Lebih
dari itu, pendidikan Islam juga mempersiapkan manusia agar mampu menghadapi
tantangan zaman dengan pemahaman nilai-nilai agama yang kokoh, namun tetap
fleksibel dan adaptif terhadap perubahan sosial yang terjadi (Rif’an, 2022).



Ajer
Advanced Journal of Education and Religion

Vol. 3, No.1, Januari 2026
I

Perubahan sosial dan budaya yang terjadi akibat modernisasi dan globalisasi
menuntut adanya pendekatan pendidikan yang mampu menyesuaikan diri dengan
masyarakat yang majemuk. Masyarakat modern tidak lagi homogen, sehingga
pendidikan harus mampu membekali peserta didik dengan keterampilan sosial,
pemahaman lintas budaya, serta kemampuan toleransi. Dalam konteks ini, konsep
multikulturalisme menjadi sangat relevan karena menyediakan kerangka berpikir
yang menghargai perbedaan budaya, agama, dan latar belakang sosial. Pendidikan
yang berbasis multikulturalisme membantu individu memahami dan menghormati
perbedaan, mengurangi konflik sosial, dan membangun kohesi sosial yang
harmonis (Jalil & Munif, 2022).

Pendidikan  Islam  yang  dikontekstualisasikan = dengan  prinsip
multikulturalisme tidak semata-mata mentransfer ajaran agama secara literal, tetapi
juga mendorong peserta didik untuk menginternalisasi nilai-nilai Islam dalam
interaksi sosial yang plural. Pendekatan ini memungkinkan peserta didik
memahami bahwa ajaran Islam menekankan keadilan, kasih sayang, dan
persaudaraan, yang bisa diterapkan secara universal tanpa mengurangi identitas
keislamannya. Dengan demikian, pendidikan Islam multikultural membentuk
individu yang religius, toleran, dan mampu hidup berdampingan dengan berbagai
kelompok sosial di masyarakat (Siregar, 2022).

Konseptualisasi pendidikan Islam dalam kerangka multikulturalisme juga
menekankan pentingnya integrasi nilai-nilai universal dengan praktik pendidikan
sehari-hari. Nilai-nilai seperti keadilan, empati, saling menghargai, dan kerja sama
tidak hanya diajarkan secara teori, tetapi juga diterapkan melalui kegiatan praktis
di sekolah atau masyarakat. Peserta didik diajak untuk mengembangkan kesadaran
sosial yang tinggi dan kemampuan interpersonal yang memadai agar dapat
berinteraksi secara harmonis dalam masyarakat yang beragam. Hal ini sejalan
dengan tujuan pendidikan Islam untuk membentuk manusia yang seimbang secara
spiritual, intelektual, dan sosial (Muslim, 2022).

Selain aspek nilai dan karakter, pendidikan Islam multikulturalisme juga
menekankan pentingnya dialog antarbudaya. Peserta didik didorong untuk
membuka diri terhadap pandangan dan tradisi orang lain, membangun
komunikasi yang efektif, serta menyelesaikan konflik secara damai. Pendidikan
yang berbasis dialog ini menumbuhkan rasa empati dan kemampuan berpikir
kritis, sehingga peserta didik mampu menghadapi perbedaan tanpa sikap
diskriminatif atau intoleran. Dengan demikian, pendidikan Islam multikultural
tidak hanya membentuk kecerdasan spiritual dan intelektual, tetapi juga
kecerdasan emosional dan sosial yang esensial untuk kehidupan masyarakat yang
plural (Rif’an, 2022).

Implementasi pendidikan Islam multikulturalisme di sekolah atau lembaga
pendidikan formal harus disertai dengan kurikulum yang mendukung nilai-nilai
inklusivitas dan pluralitas. Kurikulum semacam ini memadukan materi keagamaan
dengan pendidikan karakter, serta aktivitas sosial yang menekankan kolaborasi
dan toleransi. Pembelajaran berbasis proyek, diskusi lintas budaya, dan kegiatan
kemasyarakatan menjadi metode efektif untuk menanamkan nilai-nilai
multikulturalisme. Dengan adanya kurikulum yang kontekstual, peserta didik
I



Ajer
Advanced Journal of Education and Religion

Vol. 3, No.1, Januari 2026
I

dapat merasakan langsung relevansi pendidikan Islam dengan kehidupan nyata
yang penuh keragaman (Jalil, A., & Munif, 2022).

Pendidikan Islam multikulturalisme juga berperan dalam membentuk
kesadaran kritis terhadap isu-isu sosial, termasuk diskriminasi, stereotip, dan
ketidakadilan. Peserta didik diajarkan untuk mengidentifikasi ketidakadilan,
memahami dampak sosialnya, dan berkontribusi dalam menciptakan masyarakat
yang adil dan damai. Melalui pendidikan semacam ini, peserta didik tidak hanya
menjadi pengikut ajaran agama secara pasif, tetapi juga agen perubahan sosial yang
aktif dan bertanggung jawab. Hal ini sejalan dengan visi pendidikan Islam untuk
melahirkan individu yang mampu memberi manfaat bagi diri sendiri, masyarakat,
dan umat manusia secara luas (Siregar, 2022).

Selain itu, pendidikan Islam multikulturalisme menekankan pada
pengembangan karakter kepemimpinan yang inklusif. Peserta didik dibekali
kemampuan untuk memimpin dengan prinsip keadilan, menghargai pendapat
orang lain, dan menjaga keberagaman sebagai kekuatan. Kepemimpinan semacam
ini sangat penting dalam konteks masyarakat plural, di mana perbedaan harus
dikelola secara konstruktif agar dapat menghasilkan sinergi dan kemajuan
bersama. Pendidikan yang menekankan kepemimpinan inklusif membantu peserta
didik mempersiapkan diri menghadapi tantangan global tanpa kehilangan
identitas religiusnya (Muslim, 2022).

Lebih jauh, pendidikan Islam multikulturalisme menekankan pentingnya
pembelajaran sepanjang hayat atau lifelong learning. Peserta didik diajak untuk
terus belajar dan mengembangkan diri, baik secara spiritual, intelektual, maupun
sosial, agar mampu menyesuaikan diri dengan perubahan zaman yang cepat dan
kompleks. Konsep pembelajaran sepanjang hayat ini menekankan bahwa
pendidikan Islam bukan hanya sekadar kegiatan formal di sekolah, tetapi proses
kontinu yang membentuk sikap, pola pikir, dan perilaku sepanjang hidup (Rif’an,
2022).

Dengan demikian, konseptualisasi pendidikan Islam multikulturalisme
menegaskan pentingnya integrasi nilai-nilai Islam dengan prinsip-prinsip
pluralisme, toleransi, dan inklusivitas. Pendidikan Islam tidak hanya membentuk
peserta didik yang beriman dan bertaqwa, tetapi juga individu yang mampu hidup
harmonis dalam masyarakat majemuk, berperan aktif dalam pembangunan sosial,
dan menjadi agen perdamaian. Pendekatan ini menegaskan bahwa pendidikan
Islam mampu menjawab tantangan masyarakat modern yang beragam, serta
memberikan kontribusi nyata dalam menciptakan kehidupan sosial yang harmonis
dan berkeadaban (Jalil, A., & Munif, 2022).

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
deskriptif. Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini bertujuan untuk
memahami konsep, prinsip, dan implementasi pendidikan Islam berbasis
multikulturalisme secara mendalam, serta menggali makna yang terkandung
dalam praktik pendidikan di lembaga formal maupun nonformal. Pendekatan ini
memungkinkan peneliti untuk memperoleh data yang kaya dan kontekstual,
N



Ajer
Advanced Journal of Education and Religion

Vol. 3, No.1, Januari 2026
I

sehingga dapat memberikan gambaran yang utuh tentang fenomena pendidikan
Islam dalam konteks masyarakat yang plural.

Subjek penelitian terdiri dari guru Pendidikan Agama Islam, kepala sekolah,
dan peserta didik di sekolah yang menerapkan kurikulum PAI berbasis
multikultural. Teknik pemilihan subjek menggunakan purposive sampling, yaitu
memilih informan yang dianggap memiliki pengalaman, pengetahuan, dan
keterlibatan langsung dalam praktik pendidikan Islam multikultural. Data
dikumpulkan melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan studi
dokumen, seperti silabus, rencana pembelajaran, dan catatan kegiatan sekolah.
Dengan metode ini, peneliti dapat menggali informasi tentang pemahaman, sikap,
dan pengalaman subjek terkait implementasi nilai-nilai multikultural dalam
pendidikan Islam.

Analisis data dilakukan secara tematik dengan langkah-langkah: pengumpulan
data, reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Proses ini dilakukan
secara berulang agar temuan penelitian benar-benar mencerminkan realitas yang
terjadi. Validitas data dijaga melalui teknik triangulasi sumber dan metode,
sehingga informasi yang diperoleh dapat dipertanggungjawabkan. Hasil penelitian
ini diharapkan memberikan pemahaman mendalam tentang bagaimana
pendidikan Islam multikultural dijalankan, tantangan yang dihadapi, serta strategi
untuk mengoptimalkan pembelajaran yang menghargai keberagaman di sekolah.

Hasil dan Pembahasan
1. Pendidikan Islam yang Berbasis Multikulturalisme

Pendidikan Islam yang berbasis multikulturalisme merupakan suatu kerangka
pemikiran yang memadukan nilai-nilai keislaman dengan kesadaran atas
keberagaman budaya, agama, etnis, dan tradisi di masyarakat plural. Kerangka ini
tidak hanya menekankan pada aspek ritual atau doktrin keagamaan semata, tetapi
juga pada bagaimana peserta didik dapat menghargai dan hidup berdampingan
dalam masyarakat yang heterogen. Dalam konteks Indonesia yang dikenal sebagai
negara dengan keragaman sosial yang sangat luas, pendidikan Islam multikultural
menjadi sangat relevan untuk membentuk manusia yang tidak hanya religius,
tetapi juga terbuka dan inklusif (Handoko, 2022).

Salah satu aspek sentral dalam konsep ini adalah pembentukan karakter yang
toleran dan inklusif. Melalui pendidikan Islam yang dirancang secara
multikultural, peserta didik diajak untuk memahami bahwa identitas keagamaan
tidak harus menjadi penghalang untuk menghormati orang lain, melainkan dapat
menjadi jembatan untuk hidup bersama dalam perbedaan. Dengan demikian,
peran pendidikan bukan hanya untuk membentuk individu yang beriman, tetapi
juga warga negara yang mampu berinteraksi dengan lintas identitas dengan sikap
saling menghormati (Ashifa, 2022).

Selanjutnya, konsep pendidikan Islam berbasis multikulturalisme menekankan
integrasi nilai-universal dalam ajaran Islam—seperti keadilan, kasih sayang,
persaudaraan, dan penghargaan terhadap kemanusiaan—dengan praktik
pendidikan yang menghargai keragaman. Pendidikan semacam ini mengajak
peserta didik untuk melihat nilai-nilai keislaman tidak hanya dalam konteks



Ajer
Advanced Journal of Education and Religion

Vol. 3, No.1, Januari 2026
I

intra-umat, tetapi juga dalam konstelasi keragaman sosial dan budaya. Dengan
demikian, pendidikan Islam mampu menjangkau dimensi sosial yang lebih luas
daripada sekadar pengajaran agama internal (Leo, 2022).

Dalam pelaksanaannya, pendidikan Islam multikultural membutuhkan
kurikulum dan metode pembelajaran yang mempertimbangkan konteks pluralitas.
Hal ini berarti bahwa materi dan aktivitas pembelajaran harus dirancang agar
peserta didik mendapatkan pengalaman bersinggungan atau bertukar budaya,
berdialog dengan kelompok lain, dan berkolaborasi lintas identitas. Pendekatan
praktis semacam ini memperkuat kapasitas sosial peserta didik dalam menghadapi
keragaman (Dewi, 2022).

Lebih jauh, pendidikan Islam multikulturalisme juga menekankan pentingnya
dialog antarbudaya dan antaragama sebagai bagian dari proses pembelajaran.
Peserta didik didorong untuk membuka ruang refleksi dan apresiasi terhadap
tradisi, nilai, dan latar belakang lainnya yang berbeda dari dirinya. Dengan
demikian, pendidikan tidak hanya bersifat instruksional tetapi juga dialogis dan
partisipatif, mendorong kemampuan peserta didik untuk berpikir kritis dan
empatik dalam kehidupan plural (Yahdi, 2022).

Selain dialog, konsep ini menggarisbawahi bahwa pendidikan Islam
multikultural harus mampu membentuk kecerdasan emosional dan sosial, tidak
hanya kecerdasan kognitif dan spiritual. Artinya, peserta didik tidak cukup
memahami konsep keislaman dan multikulturalisme secara teoritis, tetapi juga
memiliki kemampuan interpersonal untuk menavigasi perbedaan, membangun
hubungan positif, dan mengelola konflik secara konstruktif dalam lingkungan
sosial yang heterogen (Riyadi, 2022).

Konsep ini juga penting untuk mengantisipasi tantangan globalisasi, kemajuan
teknologi, dan pergeseran sosial yang cepat. Pendidikan Islam multikulturalisme
memahami bahwa masyarakat masa kini semakin terbuka terhadap arus global dan
kontak antarbudaya, sehingga peserta didik harus dibekali tidak hanya dengan
pengetahuan agama yang kokoh, tetapi juga keterampilan sosial dan budaya yang
relevan dengan zaman perubahan (Maulida, 2022).

Selanjutnya, pendidikan Islam yang berbasis multikulturalisme turut berperan
sebagai alat mereduksi konflik sosial dan mempromosikan kohesi sosial. Dalam
konteks Indonesia, dimana perbedaan suku, agama, dan budaya sering menjadi
faktor ketegangan, pendidikan yang menghargai keragaman adalah langkah
strategis untuk membangun masyarakat yang inklusif dan damai (Hesti, 2022).

Lebih spesifik lagi, peran guru dan lembaga pendidikan dalam menerapkan
konsep ini sangat penting. Guru bukan hanya sebagai pengajar agama, tetapi juga
sebagai fasilitator proses pembelajaran multikultural: mendesain kegiatan interaksi
lintas budaya, menciptakan lingkungan sekolah yang inklusif, serta
mengembangkan nilai kerjasama dan penghargaan terhadap perbedaan. Tanpa
komitmen guru dan lembaga, konsep ini sulit diimplementasikan secara bermakna
(Ashifa, 2022).

Akhirnya, konsep pendidikan Islam berbasis multikulturalisme menegaskan
bahwa pendidikan adalah proses seumur hidup (lifelong learning) yang terus
menerus menyesuaikan dengan konteks sosial dan budaya peserta didik. Peserta
N



Ajer
Advanced Journal of Education and Religion

Vol. 3, No.1, Januari 2026
I

didik tidak hanya dibekali untuk hidup dalam keragaman saat ini, tetapi juga untuk
mengenali, menghargai, dan beradaptasi dengan keragaman yang mungkin
muncul di masa depan. Dengan demikian, pendidikan Islam multikultural
memberi arah bagi pembentukan individu yang religius, inklusif, dan adaptif
dalam masyarakat global yang dinamis (Handoko, 2022).

2. Implementasi Prinsip-Prinsip Multikulturalisme dalam Pembelajaran

Pendidikan Agama Islam (PAI) di sekolah

Pembelajaran PAI di sekolah yang berbasis multikulturalisme menitikberatkan
pada prinsip penghargaan terhadap keberagaman (diversity respectful). Guru-PAI di
sekolah dihadapkan pada kelas yang berisi siswa dengan latar belakang agama,
budaya, etnis, hingga ekonomi yang berbeda-beda. Oleh karena itu, salah satu
implementasi penting adalah menghadirkan materi dan aktivitas yang secara
eksplisit meminta peserta didik untuk mengenali, menghargai, dan berinteraksi
dengan teman yang berbeda latar belakang. Dengan demikian, pembelajaran tidak
hanya fokus pada transfer konten agama, tetapi juga perkembangan sikap sosial
dan karakter yang inklusif (Aulia, 2022).

Selain itu, pembelajaran PAI multikultural mengimplementasikan prinsip
kesetaraan dan keadilan (equity). Artinya, dalam proses pembelajaran, guru-PAI
memastikan bahwa seluruh siswa, tanpa memandang latar belakangnya, memiliki
akses yang sama terhadap pengalaman belajar yang bermakna, partisipasi dalam
diskusi lintas budaya, dan tugas kolaboratif yang mendorong interaksi horizontal.
Contohnya, kelas PAI bisa mengadakan kelompok diskusi yang secara sengaja
mencampur siswa dari berbagai latar belakang agar mereka belajar dari perbedaan
masing-masing (Rosi, 2022).

Prinsip dialog dan komunikasi antarbudaya juga dihadirkan dalam
pembelajaran PAI multikultural. Guru-PAI menyediakan ruang untuk siswa
berbagi pengalaman budaya, tradisi keluarga, atau kepercayaan yang berbeda.
Dengan demikian, siswa dilatih untuk mendengarkan, memahami, dan merespons
pandangan yang berbeda secara konstruktif —yang akhirnya memperkuat sikap
toleran. Misalnya, guru mengajak siswa untuk berbagi cerita silsilah budaya
masing-masing dan kemudian memoderasi diskusi tentang arti persaudaraan
dalam perspektif agama dan sosial (Aulia, 2022)

Implementasi prinsip pengalaman langsung (experiential learning) menjadi
salah satu strategi penting dalam pembelajaran PAI multikultural. Alih-alih hanya
membaca teks atau mendengar ceramah, guru mengajak siswa berpartisipasi dalam
kegiatan nyata seperti kunjungan ke komunitas berbeda, proyek layanan sosial
lintas etnis/religi, atau kerja kelompok yang menyusun presentasi tentang
nilai-nilai universal agama dan budaya. Melalui aktivitas langsung ini, siswa
memperoleh pemahaman yang lebih dalam dan emosional terhadap pentingnya
hidup bersama dalam keberagaman (Gultom, 2022).

Kemudian, pembelajaran PAI multikultural juga menerapkan prinsip refleksi
kritis. Guru-PAI mengajak siswa untuk merenungkan bagaimana nilai-nilai agama
(Islam) dan nilai multikultural (toleransi, inklusivitas, penghargaan) saling
melengkapi, serta bagaimana siswa sebagai individu religius dapat berperan positif



Ajer
Advanced Journal of Education and Religion

Vol. 3, No.1, Januari 2026
I

dalam masyarakat plural. Misalnya, setelah tugas kelompok antarbudaya, siswa
diarahkan untuk menulis refleksi tentang “bagaimana saya akan bertindak berbeda
sebagai sahabat dari latar belakang berbeda” — tindakan yang menggugah
kesadaran diri (Panca, 2022).

Aspek lain yang diimplementasikan adalah penggunaan kurikulum dan materi
pembelajaran yang inklusif. Guru-PAI bersama tim sekolah mengembangkan
silabus dan RPP yang menempatkan nilai-nilai multikulturalisme ke dalam
kompetensi pembelajaran PAI, seperti tema toleransi, perdamaian, kesetaraan, dan
kerjasama antarbudaya. Melalui integrasi tersebut, pembelajaran PAI tidak lagi
berdiri sendiri sebagai ajaran agama, tetapi bersinergi dengan pendidikan karakter
dan nilai kebangsaan (Panca, 2022).

Selanjutnya, guru-PAI juga mengadaptasi metode pembelajaran yang
partisipatif dan kolaboratif untuk mendukung multikulturalisme. Sebagai contoh,
guru menggunakan metode debat kelompok yang heterogen, permainan simulasi
budaya, dan tugas proyek antar-siswa dari latar berbeda. Metode semacam ini
mendorong siswa aktif, membangun empati, dan mengembangkan keterampilan
sosial dalam konteks keberagaman (Muslim, 2022)

Tidak kalah penting, sekolah dan guru-PAI menerapkan lingkungan sekolah
yang inklusif dan ramah keberagaman sebagai bagian dari implementasi
multikulturalisme. Hal ini meliputi kebijakan sekolah yang menghargai semua
agama dan budaya, kegiatan lintas agama bersama, serta ruang diskusi terbuka
tentang keberagaman. Lingkungan seperti ini memperkuat transfer nilai
multikultural dari pembelajaran formal ke kehidupan sehari-hari siswa (Ashifa,
2022).

Meski demikian, implementasi prinsip-prinsip multikulturalisme dalam
pembelajaran PAIjuga menghadapi tantangan dan hambatan. Guru-PAI sering kali
menemui keterbatasan sumber daya, kurangnya pelatihan kompetensi
multikultural, resistensi terhadap perubahan paradigma, atau tekanan kurikulum
yang masih berfokus pada isi ajaran agama tradisional. Oleh karena itu, pembaruan
pelatihan guru dan dukungan manajemen sekolah menjadi kebutuhan mendesak
(Handoko, 2022).

Akhirnya, implementasi prinsip multikulturalisme dalam pembelajaran PAI di
sekolah diharapkan tidak hanya berhenti pada satu-dua kegiatan spesial, tetapi
menjadi bagian termasuk pembiasaan dan kebiasaan sehari-hari dalam budaya
sekolah. Dengan demikian, peserta didik tumbuh menjadi pribadi yang religius,
inklusif, dan aktif membangun persaudaraan sosial—yang siap menghadapi
masyarakat plural di era global. Implementasi yang konsisten akan menghasilkan
generasi yang tidak hanya memahami agama, tetapi juga menghargai perbedaan
sebagai kekuatan sosial (Leo, 2022).

3. Tantangan dan Hambatan dalam Penerapan Pendidikan Islam Berbasis
Multikulturalisme
Salah satu tantangan utama dalam penerapan pendidikan Islam berbasis
multikulturalisme adalah kurangnya pemahaman guru tentang konsep
multikulturalisme itu sendiri. Banyak guru Pendidikan Agama Islam yang masih



Ajer
Advanced Journal of Education and Religion

Vol. 3, No.1, Januari 2026
I

terbiasa mengajarkan materi agama secara tradisional dan tekstual, sehingga sulit
untuk mengintegrasikan nilai-nilai toleransi, inklusivitas, dan penghargaan
terhadap perbedaan ke dalam pembelajaran. Kondisi ini menyebabkan
implementasi pendidikan Islam multikultural masih bersifat parsial dan belum
menyentuh dimensi praktik sosial secara utuh (Rif’an, 2022).

Selain itu, keterbatasan kurikulum dan materi ajar yang mendukung
multikulturalisme menjadi hambatan signifikan. Banyak buku teks PAI dan silabus
sekolah yang masih berfokus pada pengajaran nilai agama secara normatif tanpa
menekankan aspek pluralitas dan keragaman sosial. Kurikulum yang tidak
memadai ini membuat guru kesulitan untuk merancang kegiatan pembelajaran
yang secara nyata menanamkan sikap toleran dan inklusif kepada peserta didik
(Jalil, A., & Munif, 2022)

Faktor resistensi sosial dan budaya juga menjadi tantangan dalam penerapan
pendidikan Islam multikultural. Beberapa komunitas atau orang tua peserta didik
masih memiliki pandangan konservatif terhadap agama dan keberagaman budaya,
sehingga penerapan metode multikultural dalam pembelajaran dianggap
mengaburkan nilai-nilai agama. Situasi ini menuntut guru untuk mampu
melakukan komunikasi yang efektif dengan pihak sekolah, orang tua, dan
masyarakat agar mendukung penerapan pendidikan Islam yang menghargai
keberagaman (Siregar, 2022).

Selain itu, keterbatasan sumber daya dan fasilitas di sekolah menjadi hambatan
lain yang sering muncul. Aktivitas pembelajaran multikultural, seperti kunjungan
ke komunitas berbeda, proyek lintas budaya, atau diskusi antaragama,
memerlukan waktu, dana, dan sumber daya pendukung. Tidak semua sekolah
memiliki kemampuan untuk menyediakan fasilitas ini, sehingga guru harus kreatif
dalam mengadaptasi strategi pembelajaran dengan sumber daya yang ada agar
prinsip multikultural tetap bisa diterapkan (Siregar, 2022).

Terakhir, tantangan dalam penerapan pendidikan Islam berbasis
multikulturalisme juga muncul dari perbedaan kesiapan peserta didik. Tidak
semua siswa memiliki kemampuan sosial, emosional, dan intelektual yang sama
untuk menerima keberagaman dan dialog antarbudaya. Guru harus mampu
menyesuaikan metode pembelajaran agar tetap efektif, misalnya melalui
pembelajaran kolaboratif, refleksi kritis, dan penguatan karakter, agar seluruh
peserta didik dapat memahami, menghargai, dan mempraktikkan nilai-nilai
multikultural secara nyata dalam kehidupan sehari-hari (Rif’an, 2022).

4. Strategi yang Dilakukan Sekolah atau Guru untuk Mengoptimalkan

Pendidikan Islam Multikulturalisme

Salah satu strategi utama yang dilakukan oleh guru dalam mengoptimalkan
pendidikan Islam multikulturalisme adalah integrasi nilai multikultural dalam
kurikulum dan silabus PAI. Guru merancang materi pembelajaran yang tidak
hanya menekankan aspek keagamaan, tetapi juga memuat nilai toleransi,
inklusivitas, penghargaan terhadap perbedaan, dan prinsip keadilan sosial. Dengan
mengintegrasikan nilai-nilai ini ke dalam kurikulum, guru mampu menanamkan
karakter toleran secara sistematis dan konsisten kepada peserta didik, sehingga



Ajer
Advanced Journal of Education and Religion

Vol. 3, No.1, Januari 2026
.

pembelajaran agama menjadi relevan dengan konteks masyarakat plural (Jalil &
Munif, 2022).

Selain itu, guru menggunakan metode pembelajaran partisipatif dan
kolaboratif untuk meningkatkan interaksi antar siswa dari latar belakang berbeda.
Misalnya, guru membentuk kelompok belajar heterogen untuk proyek, diskusi,
atau simulasi sosial yang menuntut kerja sama, komunikasi, dan empati. Melalui
metode ini, siswa belajar menghargai perbedaan, menyelesaikan konflik secara
damai, dan mengembangkan keterampilan sosial yang mendukung pembentukan
karakter inklusif (Pranoto, 2022).

Strategi selanjutnya adalah pemanfaatan kegiatan ekstrakurikuler dan proyek
sosial sebagai sarana pengalaman langsung. Sekolah menyelenggarakan kegiatan
seperti kunjungan lintas komunitas, bakti sosial, dan dialog antaragama yang
memungkinkan peserta didik menerapkan nilai-nilai multikulturalisme dalam
konteks nyata. Dengan demikian, siswa tidak hanya memahami prinsip
multikultural secara teori, tetapi juga menginternalisasi sikap toleran dan inklusif
melalui praktik nyata di masyarakat (Siregar, 2022).

Guru juga menerapkan strategi refleksi kritis dan diskusi berbasis nilai-nilai
agama dan sosial. Setelah melakukan kegiatan kolaboratif atau proyek sosial, guru
memfasilitasi sesi refleksi di mana peserta didik diajak menilai sikap, perilaku, dan
keputusan mereka selama kegiatan. Strategi ini membantu siswa memahami
implikasi tindakan mereka terhadap orang lain dan masyarakat luas, sehingga
karakter toleran dan berkeadaban dapat terinternalisasi secara mendalam (Rif’an,
2022).

Selanjutnya, penguatan kompetensi guru melalui pelatihan multikultural
menjadi strategi penting. Sekolah menyediakan workshop, seminar, dan pelatihan
tentang metode pembelajaran multikultural, pengelolaan kelas heterogen, dan
penanganan konflik sosial. Guru yang memiliki kompetensi ini lebih mampu
menciptakan lingkungan belajar yang inklusif dan kondusif bagi pembentukan
karakter toleran peserta didik (Jalil, A., & Munif, 2022).

Terakhir, sekolah menerapkan lingkungan sekolah yang inklusif dan
mendukung keberagaman sebagai strategi jangka panjang. Hal ini meliputi
kebijakan sekolah yang menghormati semua agama dan budaya, program
pembelajaran lintas budaya, serta kegiatan rutin yang menekankan nilai-nilai
toleransi. Lingkungan sekolah yang konsisten mendukung multikulturalisme
memperkuat pembelajaran formal dan memfasilitasi pembentukan karakter
berkeadaban dan inklusif secara menyeluruh (Muslim, 2022).

Simpulan

Pendidikan Islam berbasis multikulturalisme menekankan pentingnya
integrasi nilai-nilai keislaman dengan prinsip toleransi, inklusivitas, dan
penghargaan terhadap keberagaman sosial. Melalui pembelajaran yang
memadukan aspek kognitif, afektif, dan sosial, peserta didik tidak hanya dibekali
pemahaman agama yang mendalam, tetapi juga kemampuan untuk hidup
harmonis dalam masyarakat plural. Strategi yang diterapkan oleh guru dan
sekolah, mulai dari integrasi kurikulum, metode partisipatif, proyek sosial, hingga



Ajer
Advanced Journal of Education and Religion

Vol. 3, No.1, Januari 2026
...

penguatan kompetensi guru, terbukti efektif dalam membentuk karakter toleran,
inklusif, dan berkeadaban.

Dengan demikian, pendidikan Islam multikultural bukan sekadar transfer
pengetahuan agama, tetapi juga proses pembentukan individu yang mampu
menghargai perbedaan, membangun relasi positif, dan berperan aktif dalam
menciptakan masyarakat yang adil dan damai. Keberhasilan implementasinya
menuntut sinergi antara guru, sekolah, peserta didik, dan masyarakat, serta
dukungan kurikulum dan lingkungan belajar yang konsisten. Dengan komitmen
yang terus menerus, pendidikan Islam berbasis multikulturalisme dapat menjadi
fondasi kuat dalam pembentukan generasi yang religius, berkarakter, dan siap
menghadapi dinamika kehidupan masyarakat plural

Daftar Rujukan

Ashifa, A., Nabilah, F., Fauziah, S., Syahnas Sharon, R., & Muvid, R. (2022). Peran
guru dalam penerapan pendidikan Islam berbasis multikulturalisme di
sekolah menengah. Jurnal Pendidikan Islam Dan Multikultural, 5(2), 101-115.

Aulia, Annisa; Mugqit, Abd.; Hunaida, W. L. (2022). Integrasi Nilai
Multikulturalisme dalam Pembelajaran PAI di SMA Negeri 3 Sidoarjo. Journal
Multicultural of Islamic Education, 8(1), 22-30.

Dewi, I, Syamsudin, A., & Fitriani, N. (2022). Implementasi pendidikan
multikultural dalam kurikulum PAI di sekolah dasar. Jurnal Ilmu Pendidikan
Islam, 4(1), 45-60.

Gultom, Nuraini; Lubis, S. (2022). Implementasi Pendidikan Agama Islam Berbasis
Multikultural pada Siswa Kelas XI SMA Abdi Negara Binjai. Jurnal Pendidikan
Dan Kewirausahaan, 12(2), 12-17.

Handoko, S. B., Sumarna, C., & Rozak, A. (2022). Pendidikan Agama Islam (PAI)
Berbasis Multikultural. Jurnal Pendidikan Dan Konseling (JPDK), 4(6), 11260~
11274.

Hesti, R., Kurniansyah, D., & Zulfadli, R. (2022). Pendidikan multikultural sebagai
strategi penguatan kohesi sosial di Indonesia. Jurnal Pendidikan Karakter, 3(3),
88-102.

Jalil, A., & Munif, A. A. (2022). Strategi Pembelajaran PAI dalam Penerapan
Pendidikan Multikultural di SMP Negeri 1 Gudo. Irsyaduna: Jurnal Studi
Kemahasiswaan, 2(2), 140-149.

Leo, F., Meliani, R., Ahmad, M., & Suhartini, T. (2022). Integrasi nilai-nilai universal
dalam pembelajaran Pendidikan Islam multikultural. Jurnal Pendidikan Islam
Dan Multikultural, 6(1), 15-28.

Maulida, S., Qoriatunnisa, S., Satria Pratama, R., & K. S. K. (2022). Pendidikan Islam
multikultural menghadapi tantangan globalisasi. Jurnal Pendidikan Dan
Kebudayaan Islam, 8(2), 72-85.

Muslim, A. B. (2022). Pengembangan Kurikulum PAI Berbasis Pendidikan
Multikultural Perspektif Islam. JIEBAR: Journal of Islamic Education: Basic and
Applied Research, 2(2), 107-117.

Panca Oktoberi; Idi Warsyah; Sirajuddin M.; Suhirman; Zulkarnain Dali. (2022).
Implementasi Pendidikan Islam Multikultural dan Moderat di Sekolah Dasar

10



Ajer
Advanced Journal of Education and Religion

Vol. 3, No.1, Januari 2026
.

dalam Membentuk Nasionalisme. JOEAI (Journal of Education and Instruction),
4(2), 11-17.

Pranoto, B. (2022). opan Santun sebagai Nilai Budaya dalam Interaksi Kerja di
Komunitas Jawa Muslim. Jurnal Humaniora Dan Budaya, 7(3), 45-58.

Rif'an, A. (2022). Integrasi Pendidikan Multikultural dalam Pembelajaran PAI
untuk Membentuk Karakter Toleran. An Nida: Jurnal Pendidikan Islam, 11(1), 1-
15.

Riyadi, M., Rahman, A., Julianti, L., Ananda, F., & Baharudin, R. (2022). Kecerdasan
emosional dan sosial dalam pendidikan Islam multikulturalisme. Jurnal
Pendidikan Karakter, 4(1), 23-38.

Rosi, F. (2022). Penghayatan Nilai Nilai Multikulturalisme melalui Pendidikan
Agama Islam dalam Kurikulum Merdeka. Kreatifitas Jurnal Ilmiah Pendidikan
Islam, 14(1), 33-38.

Siregar, H. S. (2022). Pembelajaran Pendidikan Multikultural pada Program Studi
Pendidikan Agama Islam. Fitrah: Journal of Islamic Education, 3(1), 14-25.

Yahdi, A. (2022). Dialog antarbudaya dalam pendidikan Islam multikultural. Jurnal
Studi Islam, 7(2), 55-70.

11



